## 『圜悟心要』訳注(二)

## 花園大学国際禅学研究所『圓悟心要』研究会

解 題

記」を取り上げた。「臨済正宗記」の別名でも知られるこの法語は、圜悟が高弟大慧宗杲(一〇八九~一一六 ころであるが、目下、研究会において読み終えている法語のうちでも、【8】「示杲書記」を優先して発表す からである。諸賢の御批正を仰ぎ、今後の訳注作業や読了分の修正作業に大いに役立てたいと考えている。 るのは、この法語が禅門内外で広く知られており、これまで多くの諸賢の目に触れてきたことが予想される てきた。本来なら、 (「流れ圜悟」と呼ばれる前半部分が、東京国立博物館に所蔵されている) とともに、 古来、 禅門において 重んじられ 三)に与えた印可状であり、 | 圜悟心要』に収められた圜悟克勤(一○六三~一一三五)の「法語」のうち、今回の訳注では、「示杲書 前回の【1】「示華蔵明首座」の訳注に続き、【2】「寄張宣撫相公」を発表するべきと 同じく圜悟が門下の虎丘紹隆(一〇七七~一一三六)に与えた印可状「示隆知蔵

解題と訳注は、

本多道隆が担当した。

は、宋代当時から「二甘露門 「四高僧伝」の一つとして知られる『大明高僧伝』によれば、 (禅門の双壁)」と称されていたという。編纂者である幻為如惺 圜悟克勤門下の虎丘紹隆と大慧宗杲 (生卒年未詳)

こう述べてい らして、この二老は、悠久の〔法脈を後世に伝えた〕者と言うことができるのである。その当時、 下の〕他〔の法脈〕は、三伝もしくは四伝してひっそりと静まりかえって〔途絶えて〕しまったことか を保って人々の鼻をくすぐっているのは、妙喜(大慧宗杲)と瞌睡虎(虎丘紹隆)の末裔だけである。 而入仏果之室、坐無畏床師子吼者、又不下十余人。独後法嗣之縄縄直至我明嘉隆、猶有臭気、触人巴鼻者、妙喜与瞌睡 **甘露門(禅門の双壁)」と称賛されたのも、当然ではなかろうか。(北宋三仏並唱演公之道、惟仏果得其髄也** ただ仏果〔克勤〕だけがその真髄を得たのである。かくして仏果の室内に入り、何ものをも畏れない 北宋の三仏(圜悟克勤・仏鑑慧懃・仏眼清遠)は、皆な〔彼らの師である五祖法〕 人を下らなかった。ただ法嗣のうち、連綿としてそのまま我が明の嘉靖・隆慶年間に至り、 〔悟りの境地の〕床に坐って獅子が吠えるかのような〔威厳のある声を発した嗣法〕者は、さらに十数 他則三四伝便乃寂然無声、然此二老可謂源遠流長者也。当時称二甘露門、不亦宜乎。) (巻五「平江府虎丘沙門釈 演公の道を唱導したが、 なおも余臭 闸

門」と称される場合もあった(『嘉泰普燈録』巻一九「応庵曇華」条・Z137-139d)。 しかし、いずれにせよ、嗣法者が十数 人を下らなかったとされる圜悟門下、 かったという事情もあり、 虎丘が、開聖禅院での初開堂から僅か十年も満たないうちに遷化し、禅僧としての本格的な活動期間 虎丘に代わって法嗣の応庵曇華(一一〇三~一一六三)が、大慧とともに あるいはその法孫たちの間にあって、 **圜悟の正嫡ともいうべき虎丘紹** 「二甘露 が短

隆、そして虎丘の法を嗣いだ応庵曇華と並び、最もよく知られた存在が大慧宗杲であった。

二〇)に、無尽居士張商英(一〇四三~一一二一)からも圜悟への師事を勧められたが、大慧が漸く圜悟のもと 化に先だって、 準(一○六一~一一一五)に参じた。政和五年(一一一五)、大慧が二十七歳の時に湛堂は遷化するが、 七歳で得度し、 に参じたのは、宣和七年(一二二五)四月一日、三十七歳の時のことであった。 の門人、 湛堂から臨済宗楊岐派の圜悟のもとに参じるよう指示されている。さらに、宣和二年(一 二十歳の時に曹洞宗の洞山道微(生卒年未詳)に参じ、二十一歳の時、 祖詠が撰述した『大慧普覚禅師年譜』(JI所収)によれば、 大慧は、 崇寧四年 臨済宗黄龍派の湛堂文 (五) その遷

た五月十三日に悟るところがあり、 **圜悟は、東京**(河南省開封) その後、 の天寧寺に住していた。大慧は、天寧寺に掛搭してから四十二日を過ぎ **圜悟の側近くで半年のあいだ徹底した指導を受け、** ついにその

う。これは、建炎三年(一二二九) 悟りを圜悟に認められたのである。 を与えたのは、 追記した跋文の一節である。大慧は靖康元年(二二六)八月に都を離れており、 書記」の法語)を書いて別れた(会都下擾攘、相与謀出汴。臨分書此以作別)」(『禪門諸祖師偈頌』 巻上之下・Z116471d)とい で、相談しあって〔宗杲は〕汴(汴州・東京のこと)を出立することになった。 る。しかし、圜悟自身が記すところによると、「折しも、都(東京)が〔金の攻撃により〕混乱していたの を分かち〔圜悟門下の〕弟子を指導させた(遂著臨済正宗記、以付之、俾掌記室、分座訓徒)」(J1-796c)と記して 書いて、これ(=宗杲)に付与し、記室(書疏の製作を担当する書記の役職)を担当させ、〔指導者としての〕 『大慧普覚禅師年譜』は、「宣和七(一二五)年乙巳」条に「〔圜悟禅師は〕かくして『臨済正宗記』 大慧が大悟徹底した翌年、 四月十七日に、 彼との別れに際してであったということになる。 当時、雲居山に住していた圜悟が、「示杲書記」の法語に 別離に臨んで、これ(=「示杲 したがって、 圜悟が法語 座 を

ところで、大慧が天寧寺の圜悟のもとに参じてから、

印可を受けるまでの期間が一年に満たず、

非常に短

Z116471d) と振り返っている。 搭時には機縁が熟しつつあったのであろう。 派な〕ものであった(宣和中、 〔私は〕たまたま勅旨を奉じて天寧寺の住持となった。彼(=宗杲) は、〔私よりも〕一日早く入堂してい いことに注目しておきたい。 〔参禅のために、彼が私の〕室内にやって来て言葉を発したところ、果たして人並みではない 洞山道微や湛堂文準への師事、そして張商英たちとの交流を通して、天寧寺掛 もっとも、 会被旨領天寧。渠即先一日入堂。已而造室中発語、 **圜悟は、大慧が初めて入室して来た時のことについて、**「宣和 果異常)」(『禅門諸祖師偈頌』巻上之下

ことを喜ぶのではない。ただただこの正法眼蔵(正しい法の眼目)を徹底的に見きわめた者がいて、 いた師兄の虎丘紹隆が少なくとも十年以上は圜悟門下にあったことなどと比べ、その事情はかなり異なって (臨済義玄の正しい宗旨)を興起できることを喜ぶのだ(予不喜得人。但喜此正法眼蔵有覷得透徹底、 大慧が圜悟のもとで大悟するに至ったこうした経緯は、 しかし、 圜悟は、法語の跋文の中で、大慧の大悟について、「私は〔門下に優れた〕人材が得られた 既に宣和六年(一二二四)の段階で印可を受けて 可以起臨済正宗)\_ 臨済正宗

《『禅門諸祖師偈頌』 巻上之下・Z116-471d)と記しており、大慧にかける期待は大きかった。

既に前回の訳注(一)の「はしがき」で野口善敬氏が指摘する通り、

**圜悟の法語に見られる文章表現の解** 

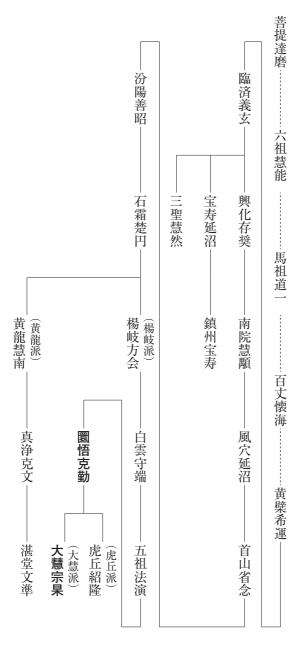
釈や、 はない。 そこに引用される禅問答の真意の汲み取りは、難渋をきわめる。このことは、「示杲書記」も例外で 馬祖道一や黄檗希運の大機大用を継ぐ臨済義玄の宗風や、臨済から嗣法した門下の禅僧たちの接化 しかし、この法語に限って言えば、その趣旨は一貫していて比較的理解しやすいといえよう。

ぶりが具体的に記される。 馬祖に始まり、 そして、臨済正宗が今日まで連綿と伝わってきたこと、さらに、それを掲げ興起 臨済を経て、 楊岐派 の派祖たる楊岐方会に伝わってきた一流の法脈に連なり、

の児孫たり得ることが切々と説かれるのである。

臨済以降、 の師承関係を整理すると、法語の趣旨の一貫性がより一層鮮明になる。 「示杲書記」にその名が見える祖師たちは、馬祖道一以後、 楊岐方会に連なる臨済正宗の継承者たちである。この法語で言及される祖師たちを中心としてそ 臨済義玄に至る禅僧たちであり、 あるいは、

## 《法系略図》



門下の接化ぶりから説き起こし、 け、 の主流を成した楊岐派と黄龍派の源流にほかならず、かつまた、大慧が黄龍派の湛堂文準の薫陶を親しく受 圜悟が大慧のために書き与えた印可状の関鍵に「臨済正宗」を据えたのは、 楊岐派 の圜悟のもとで大悟したという事情が理由の一つとして考えられる。宗祖臨済義玄の宗風とその 臨済下に連綿と伝わってきたその正しい宗旨の宣揚を、 臨済義玄が宋代当時の臨済宗 大慧に期待するの

について、『嘉泰普燈録』巻一五「大慧宗杲」条には、次のような件りが見える。 に移さんとせよ(正欲韜晦竢時清平、然後行自己志願)」(『禅門諸祖師偈頌』巻上之下「圜悟禅師送大慧住庵」Z116-472b)という 圜悟の教えを固く守り続けた。その彼が、紹興七年 (一一三七)、径山能仁禅寺に住持することになった経緯 である。 嗣法後の大慧は、「まさに自らの力量を包み隠して時流が落ち着くのを待ち、その後に自己の本懐を実践

支える者はおりません」と。魏公は復官すると、径山に〔住持として〕これ(=大慧)を迎えた。 座は、真に仏法の真髄を得ております。もし〔杲首座が、住持として世に〕出ないとなれば、臨済宗を 円悟が蜀(四川省)に在りしとき、右丞相の張魏公浚(張浚)に〔大慧の将来を〕託して言った、「杲首 あった。(円悟在蜀、嘱右丞張魏公浚曰、「杲首座真得法髄。苟不出、無支臨済宗者」。魏公還朝、 の〕仏法の盛んさは当代随一であり、〔そのもとに参じた〕二千人余りの修行者は、皆な諸方の俊英で 以径山迎之。 〔大慧

ず、宋代思想界に多大な影響を与えていく。 大慧は、径山への入院を皮切りに、その後、 長期にわたる配流の憂き目に遭いながらも、 禅門の みなら

盛、冠于一時。衆二千余、皆諸方俊乂。)(Z137-113c

趙州狗子」(所謂る「無字」)「麻三斤」「乾屎橛」といった、意味や論理が完全に脱落した「無義」の話頭に 大慧禅の最大の特色は、 臨済禅における接化方法の変革にあった。 大慧は、 従来の公案参究の

特化させ、動静一貫の工夫によって悟りの成就が可能であるとする看話禅を確立した。

一七六)といった当時の名だたる士大夫たちと交流を深め、彼らの接化に力を発揮した。朱子学を確立し また、張九成(一○九二~一一五九)、張浚(一○九七~一一六四)、湯思退(?~一一六四)、汪応辰(一一一九~

た朱熹 (一一三〇~一二〇〇) は、

たのである。(如杲佛日之徒、自是氣魄大。所以能鼓動一世、如張子韶汪聖錫輩、皆北面之。)(『朱子語類』巻一二六・第 きたのであり、張子韶(張九成)や汪聖錫(汪応辰)といった連中などは、皆な彼に北面〔して帰依〕し 仏日大師こと〔大慧〕宗杲の徒などは、もともと気概が大きい。だから、一世を突き動かすことがで

八一条、汲古書院訳注本① p.366

と述べている。朱熹自身、十代の頃に禅に傾倒し、大慧の高弟、開善道謙(生卒年不詳)と接した経験を持 士大夫社会への大慧禅の影響力については認めざるを得なかったのである。 つ。朱熹は、のちに大慧禅に対する痛烈な批判を展開するが、その朱熹でさえ、禅僧としての大慧の力量と

風靡したと指摘するのである。また、たとえば、元叟の法孫にあたる元末明初期の南石文琇 述べた。まさに圜悟の言葉通り、 837a)に見える同様の記述にもとづくものであろう。ただし、張浚が記す圜悟の言葉には、「真に法髄を得 かし耀かした(大慧師祖出世、済北一宗、由是震耀天下)」(『元叟行端禅師語録』 巻七「跋張紫巌及円悟宏智諸老墨跡」 Z124-28a)と さらに、「大慧師翁は 者)」の言葉は確認できない。しかし、元代の大慧派元叟行端(二二五五~一三四一)は、この言葉を取り上げ、 (真得法髄)」(T47-837a) とあるのみで、続く「苟しくも出でざれば、臨済宗を支える者無し(苟不出、無支臨済宗 先の『嘉泰普燈録』の逸話は、張浚が大慧の示寂に際して撰した「大慧普覚禅師塔銘」(『大慧語録』巻六·T47 〔径山能仁禅寺の住持として〕世に出られ、済北の一宗は、これ以降、天下を揺り動 大慧は臨済宗を支える存在となり、 その径山出世によって臨済宗が (一三四五~一四 一世を

賛している。このように、後世において、大慧は、臨済宗を宣揚した立役者として高い評価を受けた。 一八)は、「妙喜は、臨済宗を中興した(妙喜中興臨済宗)」(『南石文琇禅師語録』巻三「賀益仲虚住江陰光孝」Z124-203c)と称

たと言えるであろう。 を興起できることを喜ぶのだ(但喜此正法眼蔵有覰得透徹底、可以起臨済正宗)」と記し、大慧に大きな期待を寄 せたが、径山出世後の行履や後世の評価を振り返れば、大慧は、圜悟のこうした期待に対し、十分に応え得 て、その跋文において「ただただこの正法眼蔵(正しい法の眼目)を徹底的に見きわめた者がいて、臨済正宗 圜悟は、大悟徹底した大慧のために「示杲書記」を書き与え、その中で臨済正宗について説いた。そし

(本多道隆

訳 注

| 8||《『円悟仏果禅師語録』巻一五 (J1-645c~646a・T47-783a~b) にも収載。 底本は、元版『 圜悟禅師語録』(大谷大学図書館神田文庫所蔵/請求番号・余甲 229)である。》 対校にあたって使用した 『語録』

0)

(題名)

示杲書記

住杭州徑山

杭州の徑山に住す

\*

杲書記に示す

\*

杭州 (浙江省) の径山に住する

杲書記に示した法語

《語注》

(1)杲書記=圜悟克勤の法嗣大慧宗杲(一○八九~一一六三)のこと。道号は妙喜、賜号は仏日大師・大慧禅師、諡 郢州 る。翌年、剃髪得度して僧となり、戒を受けた後、十八歳の時に慧斉のもとを離れて諸方を行脚する。その後、 号は普覚禅師。宣州(安徽省)の人。俗姓は奚氏。十六歳で慧雲院の慧斉を参学の師とし、「宗杲」の法名を得 喜」の号と「曇晦」の字を授かった。宣和七年(二二五)、三十七歳の時、天寧寺の圜悟克勤 寂後の二十八歳の時、湛堂の塔銘を依頼するため、居士として名高い張商英を訪ねる。この時、 〔(湖北省)の大陽山で洞山道微(曹洞宗)に参じ、二十一歳の時に湛堂文準(臨済宗黄龍派)に参じた。湛堂示 (臨済宗楊岐派)の 張商英から「妙

教思想研究』第十四輯・二○一四)などに詳しい。「書記」は、「書状」とも呼ばれる。書状を記す役職で、禅林に 宗杲の評価」(『花園大学国際禅学研究所論叢』第八号・二〇一三)、中西久味「『大慧普覚禅師年譜』 九九二)、『禅の思想辞典』「大慧宗杲」条 (石井修道氏が担当、東京書籍・二〇〇八・p.343)、野口善敬「後世における大慧 きな影響を与えた。その著述として『大慧普覚禅師語録』全三十巻(T蚟所収)などがある。大慧の生涯とその思 を確立した大慧の禅風は、朱子学の祖、朱熹(一三〇~一二〇〇)らの批判を呼び起こすほど、宋代思想界に大 径山に入院し、七十四歳の時、孝宗より「大慧禅師」の号を賜る。隆興元年(一六三)八月十日示寂。看話 二歳の時に梅州 四年(一一三四)、四十六歳の時、福州に赴き、真歇清了(曹洞宗)の求めに応じて普説を行う。その後、 <sup>洞宗宗務庁・一九七二・p.127)</sup> などを参照。大慧が、天寧寺の圜悟克勤のもとで書記の役職を担った時期について、 想については、荒木見悟『大慧書』解説(《禅の語録エア》筑摩書房・一九六九)、石井修道「大慧普覚禅師年譜の研 て僧籍に復帰し、 五十三歳の時に主戦派の張九成らに連座し、和平派の秦檜の怒りを買って、衡州(湖南省)に流罪となる。六十 説』を著して黙照禅批判を始める。四十九歳で径山 もとに参じて大悟、 (『仏教史学研究』第二五巻・第一号・一九八二)、同 『禅語録』 解説 「看話禅の性格」(《大乗仏典〈中国・日本篇〉》中央公論社・一 (上)(中)(下)」(『駒澤大学仏教学部研究紀要』第三七号・一九七九、同・一九八○、同・一九八二)、同 「虎 丘 紹隆と 大慧 宗杲 『大慧普覚禅師年譜』「宣和七(一一二五)年乙巳」条には、 て書疏の製作を担当し、首座に次いで第二座とも言われる。 (広東省) へ配所を移された。六十七歳の時に秦檜が没したため恩赦を蒙り、 阿育王山に入院した。六十九歳の時に宏智正覚(曹洞宗)の葬儀をつかさどる。七十歳で再び 嗣法する。 翌年、 右丞相呂舜徒の奏上により紫衣と「仏日大師」の号が下賜され (浙江省) に入院し、そのもとに多くの修行僧が集まったが 「師、 鏡島元隆他 乃ち是れ四月初 『訳註禅苑清規』 日に挂搭し、 訳注稿(一)」(『比較宗 卷三「書状」条(曹 翌年、 圜悟. る。 初二日に

人院し、五月十三日、

悟道す。四月初一日自り、

五月十三に至るに、

乃ち四十二日なり。悟道の後、

持鉢化縁

一わり、書記寮に入ること明らかなり 乃四十二日。 悟道後、持鉢化縁畢、 入書記寮明矣)」(J1-797a)とあり、大悟して後のことであったとされる。 (師乃是四月初一日挂搭、圜悟初二日入院、 五月十三日悟道。 自四月初一日、 至五

- (2) 示杲書記=大慧宗杲が圜悟克勤から与えられた印可状で、 とであった。 年乙巳」条にも見える)、 以て之(=宗杲)に付し、記室(書記の役職)を掌らしめ、座を分かちて徒を訓えしむ(遂著臨済正宗記、 呼ばれる。『大慧普覚禅師年譜』「宣和七(二二五)年乙巳」条には、「〔圜悟は〕遂に 月十七日に、 分座訓徒)」(J1-796c)と記されている。しかし、『禅門諸祖師偈頌』巻上之下には、 当時雲居山の住持であった圜悟自身が追加した跋文が収録されており(Z116471d~472a、『年譜』「宣和七 それによると、この法語が大慧に与えられたのは、 法語の冒頭の一句を取り、 大悟の翌年の靖康元年(一二六)のこ 『臨済正宗記』を著し、 建炎三年 (一一二九) 後に「臨済正宗記」と 以付之、
- 史志彙刊』 が庵を結んで幽居し、代宗の命により大暦四年(七六九)に寺を建立した。紹興七年(一二三七)に大慧宗杲が住 には、後に中国五山の一つとなった能仁興聖万寿禅寺がある。唐代天宝年間(七四二頃)に国一国師道欽 地として栄え、元代以後も国際都市として繁栄した。「径山」は、 淳熙七年(一一八〇)には別峰宝印が勅を奉じて晋山した。「興聖万寿禅寺」の号は、このとき賜ったもので 第一輯・第三一冊、 無準師範・虚堂智愚らも晋住したことでも知られる。『禅学』(p.236) 参照。『径山志』十四巻 第三二冊所収) がある。 杭州には径山万寿寺のほか、 浙江省杭州府餘杭県西北五十里にあり、 南山浄慈寺や霊隠寺などの名刹があ (『中国仏寺 (法欽) Щ

臨濟正宗、 自馬師黄檗闡大機發大用、脱籠羅出窠臼。虎驟龍馳、③ 星飛電激、 巻舒擒縦、 皆據本分。 綿綿的

る

臨安府が置かれて政治の中心

(3) 住杭州徑山=「杭州」は、

浙江省東北部の都市。南宋期には、

事実上の首都、

他也有 喝。 聖云、 賓主、 廻地 的到 眼。 須是他上湾 風穴 軸 僧亦喝。 可 以起此 權有實。 「你與麼爲人、 照用 耶。 無別化、 只羡他眼正。 是故示三玄三要、 大抵負 一流、 大法幢 化又喝、 我将手向伊面 契證驗認、 沖天 愈高 許多絡索。 非但四 八氣 字(i) 然此 要扶荷正宗、 僧復 機 愈峻。 世 瞎 都 這 僧、 大法炬也。 喝。 正按旁提、 四料館、 前 格外提持、 多少學家、 化云、「你看這瞎漢」 横兩遭却不會。 西河弄師 提持宗眼、 瞎卻鎭州一城人眼去在」。 兀 繼馬祖百丈首山 還本分種草。 賓主、 不戰屈· 子;9 摶量注解、 霜 須是透頂透底、 似此瞎漢、 金剛王寶劔、 人兵、 華 ·奮金剛 0 直打出 陽岐、 豈假梯媒。 殊不知、 殺人不眨眼、  $\Xi_{\widehat{\mathbb{I}}}^{\widehat{\mathbb{I}}}$ 不打更待何時」。 法堂领 不爲叨竊耳。 踞地師子、 非 徹 骨 徹 我王庫中無如是刀。及弄将出來、 深入閩 壽擲下拄杖、 只如寳壽開堂、三聖推出 侍僧也 問、 尚未髣髴其趣向。 奥[2 髓6 一喝不作一 不涉廉纖 親 授<sup>@</sup> 看他、 「這僧有何相觸悞」。 便歸方丈。 印 記 喝 本色宗風、 用 迥然獨脱。 莫知端望 况移星換斗、 ② 興化見同參來、 僧、 倪、 迥然超絶、 看底只是眨 然後的的 化云、 壽便打。 徒 自 一喝分 |名邈、 相

校注】(一) 作る。 に作る。 る 風穴」に作る。 主賓」に作る。 字無し。 録 は (一二) 三=語録にこの一字無し。 也 發= <u>二</u> 五 有 七 權也有實」 (一〇) 看底只是眨眼 語録にこの一字無し。 這 七 僧 四 僧 Ш 語 授=語録は「受」に作る。  $\parallel$ 絡 に作る。 録 語 Ш は 録 =語録 は 侍 這僧 は 者  $\parallel$ 「落」に作る。 (0)語録は「看底只貶得眼」 眼」に作る。 =に作る。 超絶 籠羅 Ш Ш <u>一</u>八 語録は 與麼 = 語録 八 五 (二 六 は 語録 這僧 莫 = 中 殊絶」に作る。 羅籠 i 直打出 は 語録は Ш 語録は「内」に作る。 に作る。 語録にこの二字し。 恁麼 に作る。 |法堂= 皆莫」に作る。 に作る。 語録は 還 風穴興化= 僧 羡 = Ш 擬議、 几 語 九 六 語録 録 九 但 は 及 Ш 賓主 は 也 語 打 П 語 須還」 出 録 有 欽 録 權 法堂」に П は は 語 有 却 に作 興化 録 0) は

る。 扶 八二語 <u>=</u> <u>H</u> 録は 「符」に作る。 叨竊 =語録は 「忝竊」 に作る。 也=語録にこの 二六 耳=語録は 字 無し。 尓 <u>二</u>四 繼馬 祖 Ш

\*

将て伊かれ 臨濟 ば、 ば、 び す。侍僧問う、 人の 接旁提は、本分の種草に還す。 多の絡索を示す。 提持し、 をか待たん」と。 し将ち出だし來たるに及びて、看る底は只だ是れ眼を貶ぐのみ。 を移し斗を換え、 いよ峻なり。 、眼を瞎卻し去らん」と。壽、拄杖を擲下して、便ち方丈に歸る。興化、 端倪を知ること莫く、徒自に名邈して、只だ戯論を益すのみならん。大抵、冲天の氣宇を負い、 |踞地師子」、「一喝は一喝の用を作さず」、「探竿影草」、「一喝賓主を分かつ」、「照用一時に行ず」、 便ち打つ。三聖云う、「你、 戦わずして人兵を屈し、 亦た喝す。 前 巻舒し擒縦するは、 に向 西河は師子を弄し、 「這の僧、 看~他、 天輪を轉じ、 多少の學家、 いて横すること兩遭するも、 ・黄檗の大機を闡き大用を發して自り、 化 本色の宗風、迥然として超絶し、作略を貴ばず、只だ他の眼の正しからんことを羨 又た喝し、 何ぞ相い觸悞すること有る」と。化云う、「是れ他も也た權有り實有り。 豊に梯媒を假らんや。只如えば寳壽の開堂するに、三聖、一僧を推し出だせ 摶量し注解するも、殊に知らず、 地軸を廻すをや。 皆な本分に據る。 人を殺すに眼を貶がざるも、 霜華は金剛王を奮う。深く閩奥に入りて、 僧、 與麼に人の爲にせば、但だ這の僧を瞎卻するのみに 復た喝す。化云う、「你、 却って會せず。 是の故に「三玄三要」、「四料簡」、「四賓主」、「金剛王 綿綿的的として風穴・興化に到り、 籠羅を脱し窠臼を出づ。 尚お未だ其の趣向するに髣髴たらず。 此くの似き瞎漢は、 我が王庫中に是くの如き刀無きことを。 須是く他の上流にして契證驗認すべく、 這の瞎漢を看よ」と。 親しく印記を授かるに 同參の來たるを見て、 打たずんば更に何 虎驟り龍馳せ、 唱愈 直に法堂より打 非ず、 よ髙 鎭州 况や星 に非ずん 便ち 格外に n 手を 城 許 寳 0

らず、迥然として獨脱すべし。然る後に的的相承して、以て此の大法幢を起て、此の大法炬を然やす可きな うのみ。正宗を扶荷し、宗眼を提持せんと要せば、 馬祖・百丈・首山・楊岐に繼ぐも、 叨竊と爲さざるのみ。 須是く頂を透り底を透り、 骨に徹し髓に徹

\*

な機用を手に入れる〕など、なおさら〔無理なこと〕である。だから、〔臨済義玄は〕「三玄三要」「四料簡 さえない。まして〔天空の〕星座を移し換え、〔天地の枢軸である〕天輪と地軸を回転させる〔ような壮大 なく兵士を屈服させ、人を殺しても瞬きさえしないほどであったとしても、まだ修行途上の けになるだろう。 ければ、 の分別葛藤を断ちきる〕金剛王〔の宝剣〕を振るった。奥深い境地に入って、直々に印可を授かることがな 陽善昭)は〔いまにも人に咬み付かんとする〕獅子を操り、〔汾陽の法を嗣いだ〕霜華(石霜楚円) 奨〕に連綿としっかり伝わり到り、その宣揚はますます高くなり、機鋒はますます峻厳になった。 りする〔ような自在さという〕のは、全て本来の境地に依っている。〔その宗旨は〕風穴〔延沼〕・興化 力強さ〕、星が流れ稲妻が激しく起き〔るかのような電光石火の機敏さ〕、巻いたり広げたり捉えたり放した 闡明にし発揮して以来、〔あらゆる〕束縛を脱し旧套から自由になった。虎が走り龍が駆け〔るかのような 四賓主」「金剛王宝剣」「踞地師子」「一喝は一喝の用を作さず」「探竿影草」「一喝賓主を分かつ」「照用 その全貌は分かりはしないし、〔言詮を超えたそれを〕むやみに形象化し、無駄な議論を重ねるだ の正しい宗旨は、 おおよそ、天高くのぼる気概があり、及びもつかないやり方で〔技量を〕示し、戦うこと 〔三代前の〕馬祖〔道一〕や〔師である〕黄檗〔希運〕 が大いなる機用を 〔者の〕 雰囲気 は「一切 西河

時に行ず」といった様

かかる刀などな〔く、あちこち探し求めても意味がな〕いということが全く分かっていない。〔これら絡索

々な絡索を示した。多くの学者は、推測したり注解したりするが、

我が王の庫の中に

初の対応ぶり〕には権も実もあった。〔そして〕私は、手を彼の目の前で二度、横にふってみせたが、〔彼に が問うた、「この僧は、どうして〔和尚の意に〕適わなかったのでしょうか」と。興化が言った、「彼〔の当 「お前たち、この瞎漢を見てみよ」と。ただちに〔僧を〕打って法堂から追い出した。〔興化の〕お付きの僧 としてずば抜けてい 作略は重んじず、ひたすら相手の眼が 待〔って彼を打〕つのか」と。見てごらん、本物の宗風というのは、超然として卓越しており、〔接化の〕 はその真意が〕分からなかった。このような瞎漢同然は、〔いまここで〕打っておかなければ、更に何時を た。〔これに対して〕僧もやはり喝を発した。興化は更に喝を発し、僧も再び喝を発した。興化が言った、 を投げ出して、さっと方丈に帰った。興化〔存奨〕は、同門の僧がやって来たのを見て、すぐさま喝を発し すだけでなく、きっと鎮州(河北省正定県)一帯の人の眼を潰してしまうことになるだろう」と。宝寿は拄杖 必ずやかの優れた〔素質と志を具えた〕人であってこそ、〔これら絡索の真意を〕ぴたりと会得して吟味す 打ち立て、この大いなる法炬を燃やすことができるのである。〔そうであれば〕馬祖〔道一〕・百丈 る。正しい宗旨を支え担い、宗旨の眼目を開示しようとするなら、徹底的に些細なことには拘泥せず、超然 た拄杖で、その僧を〕打った。三聖が言った、「あなたが、このように接化するなら、単にこの僧の あった〕三聖〔慧然〕が、一人の僧を〔宝寿の前に〕押し出したところ、宝寿は、すぐさま〔手に持って ることができるのであり、真正面から押さえつけたり側面から引き立ててやったり〔といった接化〕は、 を〕取り上げるに及んで、〔それを目の当たりに〕見た人は .誘導する余計な手助け〕などに頼ろうか。たとえば、〔鎮州第二世の〕宝寿が開堂したとき、〔後見人 、臨済の宗旨を嗣ぐ〕 本来の力量を具えた児孫に委ねられているのだ。どうして〔究極のところへ〕仲介 なければならない。そうした後に、〔宗旨を〕しっかり受け伝え、この大いなる法幢を 〔正邪曲直を見誤らない〕正しいものとなることを願うばかりであ 〔訳が分からず〕ただ瞬きするばかりである。 眼

## 《語注》

- (1)臨濟正宗=「臨済義玄の正しい教え」という意味。『碧巌録』第三二則・本則評唱に「看よ、他の恁麼に直出 為五、 部叢刊初編本、『仏祖歴代通載』巻二二・T49-727b)とある。 師たちが連綿と正しく伝えてきた正しい宗旨。正しい教え。禅宗で自分の宗旨のことをさしていう」(p.700) と 伝して風穴延沼となり、四伝して首山省念となり、〔首山より〕さらに五伝して五祖法演となった(自能後、 ところ〔の宗旨〕のみを『正宗』と呼ぶ。〔臨済より〕一伝して興化存奨となり、再伝して南院慧顒となり、三 有恁麼作用)」(T48-171c、岩波文庫本冊 p.26、末木訳冊 p.22)とある。「正宗」については、『中村』に「釈尊から代々の祖 直入、直往直来するは、乃ち是れ臨済の正宗、恁麼の作用有ればなり(看他恁麼直出直入、直往直来、 唯師所伝号為正宗。一伝為興化獎、再伝為南院顒、三伝為風穴沼、四伝為首山念、又五伝為五祖演)](『松雪斎文集』卷九・四 『禅学』に「正伝の宗旨。釈尊より代々正伝の仏法」(p.552)とある。後世の資料ではあるが、宋末元初の 「臨済正宗之碑」に「〔六祖慧〕能よりのち、禅は五つの宗派に分かれたが、専ら師 (臨済義玄)が伝えた 乃是臨済正宗 禅分
- (2)脱籠羅出窠臼 = 「籠羅」は、禅録では「牢籠」「羅籠」とも表記される(『添足』巻二·27a)。例えば、『玄沙広録』 旧套」(p.50) とある。 きが如し。 巻中に「道人の行履の処は、火の氷を消かして、終に却って氷と成らず、箭の既に絃を離れて、返迴の勢い無 無返迴勢。 所以に牢籠するも肯えて住まらず、呼喚するも頭を廻らさず(道人行履処、 所以牢籠不肯住、 からめとる意」 『碧巌録』第七二則・本則評唱に「語、 呼喚不迴頭)」(Z126-190b、禅研訳注本⊕ p.122)とあり、禅研訳注本は、「牢羅」について (同·p.131) と注記する。 「窠臼」は、『禅語』に「紋切り型、 窠臼を離れずんば、焉んぞ能く蓋纏を出でん 如火消氷、 かたどおりの方式。 終不却成氷、

- 眼漢没窠臼)」(T48-212a、岩波文庫本® p.142、末木訳® p.171)とある。 離窠臼、焉能出蓋纏)」(T48-200b、岩波文庫本® p.16、末木訳® p.10)とあり、 第八七則・垂示に「明眼の漢に窠臼没し
- (3) 虎驟龍馳 = 駅るに似たるを頌す(此四句頌趙州答話、大似龍馳虎縣)」(T48-192a、岩波文庫本冊 p.253、末木訳冊 p.330)とある。 『碧巌録』にも見られる表現で、第五九則・頌評唱に「此の四句、 趙州の答話の大いに龍馳せ虎
- (4)星飛電激 = 「星飛」は、『漢語』に「如流星飛馳(流れ星が疾駆するさま)。形容疾速(迅速なことを形容する)」 波文庫本の語注には「素早い動きや判断の喩え」(⑪ p.68) とあり、ここに所謂る「星飛電激」も同様の意味とし 流度刃、 本® p.6792)とある。類似の表現に「電転星飛」があり、例えば、『碧巌録』第三七則・本則評唱に「直得には奔 五冊・p.674、縮印本冊 p.3020)とあり、「電激」は、「猶言電光石火(電光石火といったようなこと)」(第二一冊・p.675、 て解釈を試みた。 電転じ星飛ぶ(直得奔流度刃、電転星飛)」(T48-175a、岩波文庫本冊 p.67、末木訳冊 p.79)という用例が見える。
- (5)巻舒擒縦=「巻舒」については、『禅学』に「『巻』は『まく』。『舒』は『のべる』。宗師家が学人を指導する 在我)」(T48-162b、岩波文庫本® p.289、末木訳® p.365)など。 如明珠走盤、不留影迹)」(巻下·Z148-313a)と記すことに注目しておきたい。他の用例としては、『碧巌録』 所、舒巻自在、明珠の盤を走るが如く、影迹を留めざるなり(臨済宗旨、貴直下便見、不復留情。定公所用、舒巻自在、 垂示の「大方外無く、細なること隣虚の若し。擒縦他に非ず、巻舒我に在り(大方無外、細若隣虚。擒縦非他、 嗣である定上座を取り上げて、「臨済の宗旨は、直下に便ち見て、復た情を留めざることを貴ぶ。定公の用うる とと放ち棄てること。『擒』は『捉える』。『縦』は『放つ』。教活」(p.236) とある。『林間録』が、臨済義玄の法 あるいは奪い、あるいは与えて導くこと。把住放行」(p.286) とあり、「擒縦」については、「とり抑えるこ 第二二則

(6) 據本分=「本分」については、【1】「示華蔵明首座」(d)《語注》(7) 参照。『碧巖録』

第五則

「山僧敢て本分に依らざるにあらず(山僧不敢不依本分)」(T48-145c、岩波文庫本® p.102、末木訳® p.112) とある。

(7) 綿綿的 的 = 「綿綿」は、『漢語』 に「連続不断貌(連続して断ち切れることがないさま)」(第九冊·p.901、縮印本® p.5684) 仏)」(Z120-388c)という表現が見られる。 子より已来、的的綿綿として、只だ直指人心・見性成仏を論ずるのみ(金色老子已来、的的綿綿、只論直指人心見性成 p.392) など。注 徳雲と善財とは、的的として那裏にか在る(到這裏、 注本⊕ p.56) とある。 「的的」は、 『禅語』に「①ずばりそのものの、かなめのところの。②はっきりと。まぎれも たり、内従り出づる無し。……』と(我比来時時長向汝道、『綿綿地無一法従外而来、従内而出。……』)」(Z126-187b、禅研訳 なく」(p321) とあり、ここは②の意味である。用例としては、『碧巌録』第二三則・本則評唱の「這裏に到って、 例えば、『玄沙広録』巻中に「我れ比来時時長に汝に向かって道えり、『綿綿地として一法の外従り来 (5) で取り上げた『臨済録』「示衆」の用例も併せて参照。また、『心要』巻下にも「金色の老 徳雲与善財、 的的在那裏)」(T48-164c、岩波文庫本® p.309、末木訳®

(8)風穴興化=『円悟語録』は、「興化風穴」に作る。生卒年を踏まえれば、『円悟語録』の語順のほうが妥当で 門下に首山省念を出した。『伝燈録』巻一三「風穴延沼」条 (T51-302b、禅研訓注本⑤p.30)、『会元』巻一一の同条 請われてここに住した。 守廓につき、のち南院慧顒の玄旨を得た。汝州(河南省)風穴山に住し化門を開いたが、その後、乱が起こり、 住し、常に大衆は一○○余を下らなかったといわれ、その接化は甚だ盛んであった。開宝六年八月十五日示寂 衆徒とともに郢州 び進士に応じたが、果たさず出家した。越州(浙江省)の鏡清道怤に、ついで襄州(湖北省)華厳院で南院の侍者 あろう。「風穴」は、臨済宗の風穴延沼(八九六~九七三)のこと。餘杭(浙江省)の人。俗姓劉氏。 『風穴禅師語録』が『古尊宿語録』巻七に収録されている (Z118-120c-121d、中華書局校点本® p.113-117)。 (湖北省)に避け、李史君に懇情されて衛内に留まった。のち、汝州の太師宋侯の宅を寺とし、 のち、 郢州の新寺に帰って住し、広順元年 (h五二)、広恵寺の額を賜った。二十年間 初め儒学を学

臨済義玄の法を嗣ぎ、三聖慧然らに参じた。魏府の興化寺に住して宗風を宣揚する。 禅研訓注本④ p.478)、『会元』巻一一の同条 (Z138-196c)、『禅学』 (p.779) 参照。 門下に南院慧顒を出した。諡を「広済」という。文徳元年示寂。『伝燈録』巻一二「興化存奨」条 (T51 『禅学』(p.112) 参照。「興化」は、 興化存奨(八三〇~八八八)のこと。 闕里 『臨済録』 (山東省) の校勘者として

(9)西河弄師子=「西河」は、一般的には、臨済宗の汾陽善昭(九四七~一○二四)が住した太子院がある山西省汾 陽善昭)」と記されるように、ここに所謂る「西河」とは、汾陽善昭その人を指す。『会元』巻一一「汾陽善昭 陽県のことであるが(『禅学』p.641)、九博所蔵本の頭注に「『西河弄師子』とは、 条などに見られる、汾陽の次の言葉を踏まえたものであろう。 汾陽善昭を指す(西河弄師子、

…」と。(住後上堂、 若見汾陽人者、堪与祖仏為師。不見汾陽人、尽是立地死漢。……亅)(Z138-207b) 陽の人を見し者は、祖仏の与に師と為るに堪えたり。汾陽の人を見ざれば、尽く是れ立地の死漢なり。… 但だ来たる者有れば即便ち齩殺す。何の方便有ってか、汾陽の門に入り得て、汾陽の人を見得ん。若し汾 〔汾陽善昭は〕住せし後に上堂し、衆に謂いて曰く、「汾陽門下に西河の師子有って、門に当たって踞坐す。 謂衆曰、「汾陽門下有西河師子、当門踞坐。但有来者即便齩殺。有何方便、入得汾陽門、見得汾陽人。

八。諡を「無徳」という。 大悟し、その法を嗣いだ。 汾陽善昭は、太原(山西省)の出身。俗姓は兪氏。出家得度して後、諸山を歴訪する。のち首山省念のもとで 『汾陽無徳禅師語録』全三巻 (Tイア所収) がある。 『禅学』 (p.690) などを参照 汾陽(山西省汾州)の太子院に住して大いに宗要を説いた。天聖二年示寂。世寿七十

(10) 霜華奮金剛王 = 「霜華」とは、 僧多往依之、 条に「是自り僧多く往きて之(=石霜楚円)に依れば、乃ち住して法席を成し、 乃住成法席、号霜華山)」(Z137-231c)とあり、 臨済宗の石霜楚円(九八七~一○四○)のこと。『禅林僧宝伝』巻五 九博所蔵本の頭注に「『霜華奮金剛王』とは、 『霜華山』と号す 石霜慈明を 潭州 (自是 石

指す(霜華奮金剛王者、 あるいは、『会元』巻一二「石霜楚円」条などに見られる次の件りを踏まえている可能性も考えられる。 剛王宝剣に似たり。擬議せば即ち你が頭を截却し、往往に更に面と当って你の眼睛を換却えん する般若の智慧にたとえる」(p.364) とある。例えば、『碧巌録』第九則・頌評唱に「趙州は機に臨んで、一に金 いては、 『禅学』に「一切のものを自由自在に斬破し得る、きわめて堅牢な剣。転じて、よく一切の煩悩を砕破 擬議即截却你頭、 指石霜慈明)」とある。「金剛王」とは 往往更当面換却你眼睛)」(T48-149c、岩波文庫本① p.150、 「金剛王宝剣」のことであろう。「金剛王宝剣」に 末木訳①p.178)といった用例が見られる。 (趙州臨機、一似金

ょ (師室中挿剣一口、以草鞋一対水一盆置在剣辺、毎見入室即曰、「看看」。有至剣辺擬議者、 と。剣辺に至って擬議する者有れば、師、「険し。喪身失命し了われり」と曰って、便ち喝して出だ 室中に剣一口を挿み、草鞋一対と水一盆を以て剣辺に置在し、入室を見る毎に即ち曰く、「看よ、看 師曰「険。喪身失命了也」

便喝出。) (Z138-213d

かれた。『石霜楚円禅師語録』全一巻 (Z22) がある。 『禅学』 (p.760) などを参照 興化禅院に歴住する。 (江西省) 慈明禅師と称した石霜楚円は、 【(江西省)南源山広利禅院に出世し、ついで潭州(湖南省)道吾山、石霜山崇勝禅院、 の隠静寺にて出家し、 康定元年示寂。世寿五十四。法嗣の黄龍慧南・楊岐方会のもとに黄龍・楊岐の二派が分 汾陽善昭のもとに参じる。その後、 全州(広西省)の人。 俗姓は李氏。若くして書生となり、二十二歳の時に湘山 汾陽のもとで大悟し、 南岳山福厳禅院、 汾陽の法を嗣いだ。 潭州

(11)西河弄師子、霜華奮金剛王=「弄師子」と「奮金剛王」という表現には、「師、 られる。注 金剛王宝剣の如く、有る時の一喝は、踞地金毛の師子の如く、……』 26 ------』) 」 「云々(T47-504a、 も併せて参照 岩波文庫本・p.171) という所謂る「臨済の四喝」を意識した対応関係も考え (師問僧、『有時一喝、 僧に問う、 如金剛王宝剣、 『有る時の 有時一喝 喝は

- 、12)深入閫奥 = 「閫奥」とは、「門の敷居の奥。堂奥・極意をいう」(『禅学』p.363)。 『碧巌録』第三七則・ 見得透底、盤山一場敗欠)」(T48-175a、岩波文庫本⊕ p.67、末木訳⊕ p.79) とあって、ここと同じ表現が見られる。 に「若是深く閫奥に入りて、徹骨徹髄、見得透せる底ならば、盤山は一場の敗欠なり(若是深入閩奥、
- 〔13〕端倪=一般に「糸口、手がかり、端緒、兆し、の意」(『中国語 p.781)であるが、ここは、その一端から知られ
- 裏に端倪を辨ず(閃電機裏辨端倪)」(T48-157a、岩波文庫本® p.227)という件りに見える「端倪」を「ことの全貌」(® はたらき」(p.836) とあるのに拠って解釈を試みた。例えば、末木訳は、『碧巌録』第一六則・頌評唱の「閃電 と云うは大意を取りたるなり」(p.28) とあり、『禅学』「辨端倪」条に「宗師家が事の一端を見て全体を察知する る「全貌」の意味である。『漢辞海』に「物事の始めと終わり。本末。終始」(p.1050) とあるのが参考になる。 などは、皆な『其のはしくれを見てとって、全体を知ること』なり。『従容録意義』に『猶お端的というごとし』 ここでは、『諸録俗語解』【一二三】に「『類書纂要』に『端倪は猶お端緒のごとし』。又た『究端倪』『辨端倪
- (41)名邈=『禅語』に「物や人に名称をつけ形象化する、名を付け形を与える」(p.444) とある。用例としては: 『碧巌録』 第一六則・頌の「天下の衲僧、徒に名邈す(天下衲僧徒名邈)」(T48-156c、岩波文庫本® p.224、末木訳® p.282

得)」(T48-179b、岩波文庫本® p.114) に見えるそれを「一部始終」(® p.140) と訳している。

p286)と訳し、第四二則・本則著語の「也た須是く端倪を識る底の衲僧にして始めて得し(也須是識端倪底衲僧始

(15) 戯論 = **秖だ戯論を益さん** らごと。たわむれ、冗談など」「実のない言語の往復。道理を欠いた思慮分別。ためにならぬ議論」(p.301) とあ 『中村』に「無益な言論。無意味なおしゃべり。無意味な話。仏道修行に役立たない思想 (雖復憶持十方如来、十二部経、清浄妙理如恒河沙、秖益戯論)」(T19-121c、仏教経典選本・p.313)など。 『楞厳経』巻四の「十方如来の十二部経の清浄妙理を憶持すること、 恒河沙の如しと雖復も、

- (16)冲天氣宇=「冲天」は、『漢語』「沖天」条に「亦作『冲天』(『冲天』とも)。直上天空(大空にまっすぐ上る)」(第 志)」(T47-525c)など。「気宇」は、「胸襟(気持ち、器量)、度量」の意(『漢語』第六冊・p.1026、縮印本冊 p.3816)。 好手は猶お火裏の蓮の如し。宛然として自ら冲天の志有り(兼中至、 しては、 『碧巌録』第六○則・頌著語の「人人の気宇は王の如し(人人気宇如王)」(T48-192c、岩波文庫本⊕ p.260、末木訳 縮印本®p.3143)とある。用例としては、『洞山録』の「兼中至、両刃 鋒 を交えて避くることを須いず。 両刃交鋒不須避。好手猶如火裏蓮。 宛然自有冲天 用例と
- (17)格外提持 = 「格外」は、『漢語』に「①額外(規定額以上の、定数外の、度はずれな)・号外 149a-b、岩波文庫本⊕ p.143、末木訳⊕ p.170)など。「提持」は、例えば、『玄沙広録』巻中に「我れ時時に全機もて提持 有如此為人処)」(T48-159c、岩波文庫本® p.260、末木訳® p.327)とある。 去)」(Z126-186c、禅研訳注本冊 p.42)とあり、「自己の全分を正面切って表明すること。旗幟を鮮明に押し立てること」 るが如く、虎の山に靠るに似たりと謂う可し(須是斬断語言、格外見諦、透脱得去、可謂如龍得水、似虎靠山)」(T48 しては、『碧巌録』第九則・本則評唱の「須是く語言を斬断り、格外に見諦して、透脱得し去れば、龍の水を得しては、『碧巌録』第九則・本則評唱の「賃貸款のできます」、常くげ 異乎尋常 (特別で普通とは異なること) 」 (第四冊・p.992、縮印本® p.2566) とあり、両方の語感を含むのであろう。 (禪研訳注本冊 p.43)。また、『碧巌録』第一九則・頌評唱に「今時の学者、古人を抑揚するに、或いは賓、或いは主 し、三箇の木毬を把って一時に抛ち、他の全提し去らんことを要す(我時時全機提持、把三箇木毬一時抛、 一問一答、当面に提持して、此の如く為人の処有り(今時学者、抑揚古人、或賓或主、一問一答、当面提持、 (規格はずれの)。 ②特別 用例と
- (18)殺人不眨眼=『禅学』に「貶は目をまばたくこと。残忍冷酷な殺人ぶりをいう。師家の接得が、少しも人情 を容れずに冷厳なることにたとえる」(p.1045)とある。 用例としては、『碧巌録』第四則・頌評唱の「人を殺す

自由自在分)」(T48-144b~c、岩波文庫本® p.90、末木訳® p.98)など。 せざる有りて、方めて自由自在の分有らん(有殺人不眨眼底手脚、方可立地成仏。有立地成仏底人、自然殺人不眨眼、

- 〔19〕 髣髴 = 『漢語』 に 「類似(類似の、似ている)、好像(ちょうど…のようである)」(第一二冊・p.732、縮印本® p.7426)とあ 用例としては、『碧巌録』第二〇則・本則著語の「依前として把不住、依前として伶俐ならず、越国に依係 揚州に髣髴たり(依前把不住、依前不伶俐、 依俙越国、髣髴揚州)」(T48-160a、岩波文庫本① p.263、末木訳① p.331)など。
- |20|| 趣向 = 『漢語』に「向往(思慕する。心を傾ける)」(第九冊・p.1143、編印本® p.5786)、『禅語』に「趣き向かうこと」 巻二〇に「逆順の境に逢うも、心動揺せずして、方めて趣向の分有り(逢逆順境、 有りて渠をして修行し趣向せしむると道わず(不道別有法教渠修行趣向)」(T51-264c、禅研訓注本③ p.246)、『大慧語録 向す可きや』と。泉云く、『向かわんと擬すれば即ち乖く』と(南泉因趙州問、『如何是道』。泉云、『平常心是道』。州云: 『還可趣向否』。泉云、『擬向即乖』)」(T48-295b、岩波文庫本・p.87)とあるほか、『 伝燈録』 巻九 「潙山霊祐 」条に 「別に法 第一九則に「南泉、因みに趙州問う、『如何なるか是れ道』と。泉云く、『平常心是れ道』と。州云く、『還た趣 (p.503) とある。禅録では、「究極のところを志向する」という意味で使用されることが多い。例えば、『無門関 心不動揺、方有趣向分)」(T47-894a
- (21) 移星換斗= いることを形容した表現)」(第八冊·p.77、縮印本冊 p.4758)とある。 用例としては、『会元』 巻二○「資寿尼妙総」条の 実義有らんや(設使用移星換斗底手段、施攙旗奪鼓底機関、猶是空拳、豈有実義)」(Z138-401c)など。 設使い星を移し斗を換うる底の手段を用い、旗を攙き鼓を奪う底の機関を施すも、 『漢語』に「形容法術神妙或手段高超(方法がはかり知れず神妙なこと、あるいは手段がずば抜けて優れて 猶お是れ空拳にして、豈に

中央公論社本・p.119) とある。

(22) 轉天輪 に「天は左に回り、 廻地軸=遵式 太陽や月は右に回っており、刻一刻〔住まるべきところに〕住まっている。だから、〔太陽 『注肇論疏』巻二「日月歴天而不周 (太陽や月は天を運行していても、 回っていない)」の注

275c) などがある。 とができる(看他恁麽直出直入、直往直来、乃是臨済正宗、有恁麽作用。若透得去、便可翻天作地、自得受用)」(T48-171c、岩波 作用がある。もしすっかり透徹できれば、天地を逆転させ〔るような大いなる作用を〕、自ら享受し運用するこまだの。 らん、このようにずばりと出入往来するのが臨済〔義玄〕の正しい宗旨なのであり、〔だからこそ〕このような 不見有周币之相)」(Z96-111d)とあり、 すと考えられる。『大慧語録』巻一四にも「天輪を回し地軸を転ず 岩波文庫本® p.229、末木訳® p.282)、『従容録』第七七則・頌の「妙に天輪・地軸を運らす(妙運天輪地軸)」(T48 や、第九七則・垂示の「還た解く天関を転じ、能く地軸を移す底有りや(還有解転天関、 『碧巌録』第六八則・垂示の「天関を 掀 げ地軸を 翻 す (掀天関翻地軸)」(T48-197c、岩波文庫本冊 p.317、末木訳冊 天を運行していても、〔天を〕巡り回る相は 師云う、 「天輪」は左に回るとされていた天空を、「地軸」とは右に回るとされていた地上のことを指 『天輪は左転し、地軸は右旋す』と また、臨済義玄の法嗣である定上座を取り上げた『碧巌録』第三二則・本則評唱に「見てご 『建中靖国続燈録』巻一二「報本慧元」条に「問う、『如何なるか是れ西来の [目に] 見えない (天輪左転、 問 『如何是西来意』。師云、 (回天輪転地軸)」(T47-872a)とある。 『天輪左転、 日月右旋、 地軸右旋』)」 時分各住。 能移地軸底麼) ] (T48 類似の表

(23)三玄三要=臨済義玄の学人接得の施設のこと。臨済宗の教義の綱要であるが、 岩波文庫本・p.28)と指摘している。 文庫本⊕ p.26、末木訳⊕ p.22)とあることにも注目しておきたい。 三つに分類されることになり、その定型化は圜悟の『円悟語録』巻七「上堂」(T47.744b) や『碧巌録』 また、入矢義高氏は、「自らの禅の趣旨ないし特徴を三つの命題に要約するが、極めて象徴的で難解」(『臨済録 もののありのまま真相・道理を現わしている句。「句中玄」は、分別情識に渉らない実語で、 (T48-155c、岩波文庫本 P.213、 末木訳® p.268) にも既に見えている。「体中玄」は、 しかし、後世になって「三玄」の内容は、①体中玄、 臨済自身の明確な定義はない。 言中にいささかのかざりも ②句中玄、 ③玄中玄の 五則

は千聖がそのまま玄要に入ることであるといい、 の思想辞典』(p.224)参照。 せずよくその玄奥を悟り得る句をいう。「玄中玄」とはあらゆる相待的論理・語句の桎梏を離れた玄妙なる句を また「用中玄」ともいう。「三要」は、汾陽善昭によれば、 『臨済録』「上堂」に見られる次の件りである。 『碧巌録』第三八則・頌評唱にも見える(T48-177a~b、岩波文庫本® p.90、末木訳® p.107)。 第三要は言語を絶したものであるという。 第一要は分別造作のない言語をいい、第二要 『禅学』 (p.392)、

る」と。 て、 僧問う、「如何なるか是れ第一句」と。師云く、「三要印開して朱点側つ、未だ擬議を容れずして主賓分か 容擬議主賓分」。問、 の機に負かん」と。問う、「如何なるか是れ第三句」と。師云く、「棚頭に傀儡を弄するを看取せよ、 来て裏に人有り」と。師又た云く、「一句語に須く三玄門を具すべく、一玄門に須く三要を具すべくし、 権有り用有り。汝等諸人、作麼生か会す」と。下座す。(僧問、「如何是第一句」。師云、「三要印開朱点側、 抽牽都来裏有人」。師又云、「一句語須具三玄門、一玄門須具三要、有権有用。 問う、「如何なるか是れ第二句」と。師云く、「妙解豈に無著の問いを容れんや、 「如何是第二句」。師云、「妙解豈容無著問、漚和争負截流機」。 問、「如何是第三句」。 汝等諸人、 作麼生会。 師云、「看取棚頭 **温和争でか截** 下座。)(T47-497a 未

24 して客観を否定しない)、 (主客ともに否定しない)の四つ。出典は、『臨済録』「示衆」に見られる次の件りである。 四料簡 「四料揀」とも。 奪境不奪人(客観を否定して主体を否定しない)、人境倶奪(主客ともに否定し去る)、 臨済義玄が修行者の指導のために設けた四種の応対の型。 奪人不奪境 人境倶不奪 (主体を否定

岩波文庫本・p.28

師 人境倶不奪」と。 晩参、衆に示して云く、「有る時は奪人不奪境、 瓔孩髪を垂れて白きこと糸の如し」と。僧云く、「如何なるか是れ奪境不奪人」と。師云く、「王令已ずる 時に僧有りて問う、 「如何なるか是れ奪人不奪境」と。 有る時は奪境不奪人、有る時は人境倶奪、 師云く、「煦日発生して地に鋪く 有る時は

歌」。)(T47-497a、岩波文庫本・p.31) 是奪人不奪境」。師云、「煦日発生鋪地錦、瓔孩垂髮白如糸」。僧云、「如何是奪境不奪人」。師云、「王令已行天下徧 老謳歌す」と。 に行われて天下に徧し、将軍塞外に煙塵を絶す」と。僧云く、「如何なるか是れ人境両倶奪」と。 独処一方」と。僧云く、「如何なるか是れ人境倶不奪」と。師云く、「王、宝殿に登れば、 「如何是人境両倶奪」。師云、 (師晚参示衆云、「有時奪人不奪境、有時奪境不奪人、有時人境俱奪、有時人境俱不奪」。時有僧問 「并汾絶信、独処一方」。僧云、「如何是人境倶不奪」。師云、「王登宝殿、 将軍塞外

の説とあわせて再録されている。『禅学』(p.601)、『禅の思想辞典』(p.288) 参照 系化したのは、臨済の法系に属する風穴延沼で、その説は『風穴語録』に見え、また、『人天眼目』巻一に諸 ただし、以上の言葉には明確な定義がなく、 臨済自身の意図は推し量りがたい。これを四料揀と名づけて体

(25) 四賓主=「三玄三要」「四料簡」などとともに臨済義玄が弟子を導く方便の一つ。「賓主」とは客体(賓)と主 破ること、「主看客」とは師が弟子を見破ること、「主看主」とはどちらも侮れない力量の持ち主の出会い、「客 唱にも見える(T48-177a、岩波文庫本⊕ p.87、末木訳⊕ p.103)。 出典は、 主中主、あるいは客看主、主看客、主看主、客看客を当てはめるが、現象と主体に関わる幅広い観察方法と考 定義は見られないが、後に風穴延沼によって体系づけられて成立した。具体的には、賓中賓・賓中主・主中賓 自覚せしめるところに特徴がある。『禅学』(p.461)、『禅の思想辞典』(p.246) 参照。『碧巌録』第三八則 く、めまぐるしく入れ替わる動的なものと捉え、常に主体的に状況に対応し、自らの主人公であることを強く 看客」とは凡庸な者同士の出会い、とされる。ただし、「賓」「主」あるいは「主」「客」は固定したものでは えられる。伝統的な解釈では、「賓」とは弟子を指し、「主」とは師を指す。「客看主」とは弟子が師の能力を見 (主)、自らとそれ以外のこと。その関係を四句分別にまとめたものが四賓主である。臨済自身による明確な 『臨済録』「示衆」に見られる次の件りである。

学人歓喜して、彼此弁ぜず。呼んで、客、客を看ると為す。(如有真正学人、便喝先拈出一箇膠盆子。善知識不弁 と作す。或いは学人有って、 う。 ち他の境上に上って、模を作し様を作す。学人便ち喝す。前人肯えて放たず。此れは是れ膏肓の病、医す 如し真正の学人有らば、便ち喝して、先ず一箇の膠盆子を拈出す。 言、「大好善知識」。 好の善知識」と。即ち云く、「咄哉、好悪を識らず」と。学人便ち礼拝す。此れは喚んで、主、主を看る に応じて、善知識の前に出づ。善知識は是れ境なることを弁得し、把得して坑裏に抛向す。学人言う、「大 るに堪えず。喚んで、客、主を看ると作す。或是いは善知識、物を拈出せず、学人の問処に随って即ち奪 重枷鎖。学人歓喜、彼此不弁。呼為客看客。)(T47-501a、岩波文庫本・p.105 学人奪われて、死に抵るまで放たず。此れは是れ、主、客を看る。或いは学人有って、一箇の清浄境 便上他境上、作模作様。学人便喝。前人不肯放。此是膏肓之病、 学人被奪、 即云、「咄哉、不識好悪」。学人便礼拝。此喚作主看主。或有学人、披枷带鎖、 抵死不放。此是主看客。或有学人、応一箇清浄境、 **枷を披け鎖を帯びて、善知識の前に出づ。善知識更に与に一重の枷鎖を安く。** 不堪医。喚作客看主。或是善知識不拈出物、 出善知識前。 善知識は是れ境なることを弁ぜず、 善知識弁得是境、 出善知識前。 把得抛向坑裏。学人 善知識更与安 随学人問

(26)金剛王寳劔…探竿影草= それぞれの効用を喩えた表現である。一喝にも様々な効用があり、臨済義玄は、それを次の四通りに示して 断するかのようである(如金剛王宝剣)。第二喝は、修行者が師家の力量を測度しようとしたり、 る。第一喝は、学人が知解情量に繋がれ、 ために喝するもの て来る時には、威をふるって喝し、 第三喝は、 (如探竿影草)。第四喝は、「向上の那一喝」と言われ、以上の三喝の中に入るものではなく、 『臨済録』で、「喝」による指導「臨済の四喝」が説かれる段に見られる。四つの喝 師家が学人の修行を試したり、 あたかも獅子が咆哮する時に野干脳裂するような、大機大用の一喝である 名相言句に亘る時は、大機を発して喝する。その時は宝剣が物を截 あるいは逆に学人がその師家の力量の程度を試す 小機小見を呈し

弁」に見られる次の件りである。 かえってこれらをこの喝の中に収摂するものである (不作一喝用)。『禅学』(p.1293) 参照。 出典は、

作一喝用。汝作麼生会」。僧擬議。師便喝。)(T47-504a、岩波文庫本・p.171) の一喝は、探竿影草の如く、 僧に問う、「有る時の一喝は、金剛王宝剣の如く、有る時の一喝は、踞地金毛の獅子の如く、 (師問僧、「有時一喝、 有る時の一喝は、一喝の用を作さず。汝、作麼生か会する」と。僧、 如金剛王宝剣。 有時一喝、 如踞地金毛獅子。有時一喝、 如探竿影草。

- (27)一喝分賓主、照用一時行 = 「一喝賓主を分かつ」とは「一喝で主客を分ける」ということ、「照用一時に行ず」 是賓是主。……』)」(Z138-213a)という石霜楚円の上堂の語を踏まえる。『碧巌録』第三八則・本則評唱にも見える とは「照ど 用が同時に行われる」ということ。『会元』巻一二「石霜楚円」条などに見られる「『一喝に賓主を (T48-177a、岩波文庫本⊕ p.88、末木訳冊 p.105)。 『且らく道え、是れ賓か、是れ主か。……』と(『一喝分賓主、照用一時行。要会箇中意、日午打三更』。遂喝一喝曰、『且道 分かち、照用一時に行ず。箇中の意を会せんと要せば、日午に三更を打す』と。遂に喝すること一喝して曰く、
- (28) 絡索=「落索」に同じ。「絡索」の原義は、「絡みついた紐のこと」(『禅学』p.36)。禅録には「一絡索」という に云いたるも、ゴラゴラした物をひとからげにしたなり」(『諸録俗語解』【二〇九】「一絡索」条・p.50)とある。 ゴラ(義未詳。いずれの本もゴラゴラとなっている。ゴテゴテに同じか―芳澤勝弘氏注)した物』 と訳す。『一結なり』 と抄 補』一丁表に「『落索』とも書く。同音通用なり。『縄索』の義に非ず。形容字なり。『ゴタゴタした物』『ゴラ 表現が多く、「ひとくさりの談義」(『禅語』p.16)、「言語葛藤のこと」(『禅学』p.36)を意味する。 大蔵院本『俗語解 『碧巌録 一落索、 第四四則・本則評唱の「雪竇後面に一落索を引き、 依雲門示衆、 頌出此公案)」(T48-181b、岩波文庫本⊕ p.137、末木訳⊕ p.173)など。 ここに所謂る 「絡索 雲門の示衆に依って、此の公案を頌出 用例と

訳を試みた。表面上は否定的な語感を伴うものの、ここの場合、内実は、これら一連の教示を評価している 竿影草」「一喝分賓主」「照用一時行」を指す。大蔵院本『俗語解補』の解説などを踏まえ、「理屈」という口語 とは、具体的には、 直前の「三玄三要」「四料簡」「四賓主」「金剛王宝剣」「踞地師子」「一喝不作一喝用」「探

縦然い註解し得て分明にして、説き得て下落有るも、尽く是れ鬼家の活計なり(切忌尋文字引証、 明する」こと(『漢辞海』p.802)。『大慧語録』巻二八に「切に文字を尋ね証を引き、胡乱に摶量し註解するを忌む。 にて、字画と音と分明なり」(「傳量」条·p.64) とある。「注解」は「本文の内容や語句の意味を、文字を用いて説 録に見ゆ。『度量』と同義なり。『字書』に此の義なし。蓋し俗語、諸録多く『摶』に作るといえども、『音義 搏量注解=「摶量」は辞書類に見られないが、『諸録俗語解』【二七四】に「按ずるに、『傳量』の二字多く諸 胡乱摶量註解。

(30)我王庫中無如是刀=出典は、『大般涅槃経』巻八「如来性品第十二」に見られる次の件りである。 然註解得分明、 これまでの事情について詳しく〔次のように〕王に答えた、『王が今たとえ私の身体を切り裂き、 問うて言った、『お前が言う刀について、〔それがどういうものかを〕私に説明するがよい』と。この人は 持って、他国に逃れた。貧乏人は、その後、他人の家に寄宿したとき、睡眠中に寝言で『刀、刀』と言っ た。〔その〕傍らに居た人は、これを聞いて〔彼を〕捕え、王のところへ連れて行った。時に王は 刀を所有しているのを見て、心の中で〔この名刀を〕いつも欲しいと思っていた。王子は後にこの刀を あった。このような二人は互いのところを行き来していた。このとき、貧乏人は、王子が極上の浄妙な名 . ラバラにして刀を取り戻そうとしても、決して取り戻すことなどできません。私と王子とは、 (釈尊) が言った、「たとえば〔次のような話がある。〕二人の親友がいて、一人は王子、一人は貧乏人で 説得有下落、尽是鬼家活計)」(T47-930b、筑摩本・p.130)とある。

そのことを修行と称している。しかし実は多知多解はかえって真実への目を塞ぐものである。…[中略]…三 ものである 解は、全て排除して空っぽにし、分別をなくしてしまわねばならない。そうなればまさに『空如来蔵』という ことは全然ない。だから『我が王の庫にはかかる刀なし』というわけである。それまでに蓄えていた一切の知 る』というもので、こういう手合いは皆な生死の流転の中に引き込まれる運命だ。真如の世界には、こういう 乗の修行者は皆なこんな手合いばかりだ。皆な消化不良者と呼ぶにふさわしい。『知解が消れぬと全て毒薬とな この話を踏まえて、『伝心法要』には、「今どきの人は多知多解であろうとして、言葉の意味を広く探究し、 より〕かかる刀などなく、ましてお前が王子の側で〔刀を〕見るなどなおさら〔あり得ないこと〕だ』と。 言った、『大王さま、私が見た刀は、穀羊の角のよう〔な形〕でした』と。王はこれを聞きおわると、嬉 心中貪著。王子後時、執持是刀、逃至他国。貧人於後、寄宿他家、即於眠中寱言、『刀刀』。傍人聞之、収至王所。時王問. しそうに笑い、〔彼に〕語りかけて言った、『お前は、もう心配することはない。我が蔵の中には、〔もと す』と。王は再び〔彼に〕問うて言った、『きみが見た刀の見た目は何に似ているか』と。〔彼は〕答えて ようなことはしておりませんから、まして故意に盗み取ることなどなおさら〔あり得ようはずがない〕で 親しくしておりました。〔しかし〕以前一緒にいて〔その刀を〕目の当たりにしても、決して手で触れる 『汝言刀者、可以示我』。是人具以上事答王、『王今設使屠割臣身、分裂手足、欲得刀者、実不可得。臣与王子、 ……」。(仏言、「譬如二人共為親友、一是王子、一是貧賤。如是二人、互相往返。是時貧人、見是王子有一好刀浄妙第一、 処、雖曽眼見、乃至不敢以手振触、況当故取』。王復問言、『卿所見刀相貌、何類』。答言、『大王、臣所見者、 所謂知解不消、 (今時人只欲得多知多解、 欣然而笑、 語言、『汝今随意所至、莫生憂怖。我庫蔵中都無是刀、況汝乃於王子辺見』。……」。)(南本・T12-653b) 皆為毒薬、 広求文義、喚作修行、 尽向生滅中取。真如之中都無此事。故云、『我王庫内無如是刀』。従前所有 不知多知多解、 翻成壅塞。 [中略] …三乗学道人、 一切解処、 素為親厚。 如羖羊角』。

- 併却令空、更無分別、 岩波文庫本® p.214、末木訳® p.261)とある。 「実相を知らずに我執に迷わされ、幻の刀を心に作りまでする迷妄を戒めたもの」(筑摩本·p.66) と解説している。 『碧巌録』 第九五則・頌著語にも「我が王の庫の中に、是くの如き事無し (我王庫中、無如是事)」 (T48-218c) 即是空如来蔵)」(T48-382c、筑摩本・p.61) とあり、「我王庫内無如是刀」について、入矢義高氏は、
- (31)弄将出來=単語に切り分けると「弄+将+出来」となる。「弄」は、前後の文脈から、「三玄三要」や「四料 則や公案を取り上げて弁じ立てる意味に用いる」(『禅語』p.370)。「将」は接尾辞であり、「動詞と『出来』『起来』 脊便棒、 簡」をはじめとする「許多の絡索」を「弄する」ことと解釈し、「拈弄」の意味として捉えた。「拈弄」は、「古 『上去』などの間に置かれる」(『中国語』p.1505)。用例としては、例えば、『碧巌録』第二八則・頌評唱に「若是劈 驀口便摑、 推将出去、方始親切為人」(T48-168c、岩波文庫本® p.354、末木訳® p.452) とある。
- 、32)上流=時代は下るが、『潙山警策註』に「『上流』とは、優れた機根と志〔の持ち主〕のこと(上流 志)」(Z114-469b)とあり、この注釈を参考に解釈を試みた。 即上根利
- (33)契證 = 『碧巌録』第二二則・本則評唱に「雪竇は只だ雲門の、雪峰の意を契証し得たることを愛むが為に、 所以に頌出す(雪竇只為愛雲門契証得雪峰意、所以頌出)」(T48-163c、岩波文庫本® p.299、末木訳® p.378)とあり、岩波文庫。 唐代禅語録を中心として」(『名古屋外国語大学外国語学部紀要』第三二号・二〇〇七)参照 本の語注に「ぴったりと会得する」(同上)とある。「契」字については、中鉢雅量「唐宋口語釈義拾遺 3
- (34) 驗認 = 色数・時節・処所を 具 かにして、主首に聞白し、 寮内去失衣物等、須具衣物色数時節処所、 『漢語』をはじめとする辞書類に見られない。『禅苑清規』巻一○「百丈規縄頌」に見られる「堂中及 聞白主首、験認有無虚実 有無虚実を験ため認めしむべし)」(Z111-467d、曹洞宗宗務庁本・p.371)という用 (堂中及び寮内に衣物等を去失すれば、

例を参考に、「調べ見分ける」「吟味する」という解釈を試みた。

- 35) 正按旁提 用例としては、『碧巌録』第六六則・垂示の「当機覿面、陥虎の機を提げ、正按傍提、 『禅語』に「真正面からおさえつけたり、 提陥虎之機、正按傍提、布擒賊之略)」(T48-196b、岩波文庫本⊕ p.301、末木訳⊕ p.397)など。 側面的に引き立ててやったり。修行者を導く手だて」
- 〈36〉本分種草=「本分」については、【1】「示華蔵明首座」(d)《語注》(7)参照。「種草」とは、「子孫」「児 という解釈を試みた。続いて、臨済義玄の法嗣である三聖慧然や興化存奨による接化の話が取りあげれている ことを考えると、具体的には「臨済の宗旨を嗣ぐ児孫」を指すのであろう。 **本則評唱など)、「本分宗師」(第一七則・垂示など)といった表現が見られることを踏まえ、「本来の力量を具えた児孫** あるのが確認できる程度であり、蔵経経典中に他の用例は見られない。『碧巌録』などに「本分作家」(第三一則 禅師年譜』「紹興六年丙辰」条に「重ねて钁頭辺に本分の種草を覓めしむ(重俾於钁頭辺覓本分種草)」(J1-800b)と 孫」のこと。同(a)《語注》(17)参照。「本分種草」という表現は、「示杲書記」のここ以外では、『大慧普覚
- (37)正按旁提、還本分種草=『諸録俗語解』【二八三】に「『還』は『かえす』こと本義なれども、転用して俗 体咎を別つは、他の本分の作家に還す(他辨龍蛇、別休咎、還他本分作家)」(T48-192a、岩波文庫本冊 p.251、 提示をいやおうなしに相手に義務づけた言い方である」と解説する (p.43)。こうした「還」の用例は、禅録に多 前の主人公を私に返せ』という言い方は、『お前に預けてあるそれを返却せよ』という口吻なのであり、それの 我」については、入矢義高『龐居士語録』(《禅の語録7》筑摩書房· | 九七三)の語注 (p.42) に詳しい。入矢氏は、「『お ほどに、此方へわたせ』。或いは『彼にわたせ』と云うを『還我』『還他』と云う」(「還我」条・p.66) とある。「還 には『物をやる』こと、『銀をはらう』こと、『此方へくれよ』と云う義なり。『其の事は你が手ぎわにはいかぬ 第六一則・垂示に「法幢を建て宗旨を立つるは、他の本分の宗師に還す(建法幢、 く見られ、文脈によって様々に訳し分けられる。ここでは、『碧巌録』第五九則・本則評唱に「他の龍蛇を辨じ、 立宗旨、 還他本分宗師)」(T48-193a

- 岩波文庫本

  中 p.265、 岩波文庫本⊕ p.301、末木訳⊕ p.397) という用例があるのを踏まえ、「正按旁提は、本分の種草に還す」と訓 末木訳⊕p344)、第六六則・垂示に「解く死蛇を弄するは、他の作者に還す (解弄死蛇、
- (38) 梯媒=修行者が究極のところを目指すための「梯子」、すなわち「仲介となる手助け」といった程度の意味で 踏まえ、「相手を究極のところへ仲介誘導する余計な手助け」という解釈を試みた。 『漢語 に | 猶媒介・関節 ] (第四冊・p.1063、縮印本⊕ p.2596) とある。ここでは否定的な語感を伴うことを
- (3) 寳壽=鎮州第二世宝寿禅師(生卒年不詳)。 「保寿」とも書く。 臨済義玄の法嗣である宝寿延沼 を嗣いだ。宝寿延沼が「前宝寿」と呼ばれるのに対し、「後宝寿」と呼ばれる。『伝燈録』巻一二「宝寿和尚 (保寿延沼)

(T51-299a、禅研訓注本④ p.569)、『会元』 巻一 一の同条(Z138-201d)参照

- 40 た。『禅学』(p.144) 参照。『禅林象器箋』巻九《叢軌類》「開堂」条 (p.6) に詳しい解説が見られる の福寿を祈祷する。 住持が晋院の最初に仏祖の正法眼蔵を開演し、聖寿の万歳を祝延し、加えて師恩の無窮を礼謝し、さらに生霊 開堂=新命の住職が初めて寺院に着任し、 古くは、 開堂は勅命、 あるいは奏請・使者の参向などがあったので、財貨を賜り斎を設け 最初に行う演法の儀式。祝国開堂・祝聖上堂とも。 現今は新命の
- (4) 三聖 = 臨済義玄の法嗣である三聖慧然(生卒年不詳)のこと。 本④ p.471)、『会元』巻一一の同条 (Z138-198a)、『禅学』 (p.103) 参照 遍歴して仰山に至る。徳山にも参じ、雪峰にも参じた。『伝燈録』巻一二「三聖慧然」条 (T51-294c、 鎮州 (河北省)三聖院に住した。臨済に旨を得た
- に応じて導くこと)』 に発し、 用例としては、『碧巌録』第三則・本則評唱の「若是本分の人ならば、這裏に到って、須是く耕夫の牛を駆り、 『禅語』に「『人の為にす』と訓じる。もともと四悉檀の中の『各各為人悉檀(仏が法を説くのに衆生の機 禅匠が修行者のため種々に手だてを弄することをいう。 教化、接化」(p.11) とある。

- 飢人の食を奪う底の手脚有って、方めて馬大師の為人の処を見るべし(若是本分人、 人之食底手脚、方見馬大師為人処)」(T48-142c、岩波文庫本® p.69、末木訳® p.70)など。 到這裏、須是有駆耕夫之牛、
- (43)瞎卻=『禅学』に「『瞎』は盲目。『却』は助詞。盲目にしてしまう」(p.163) とある。用例としては、『大慧語 録』巻三〇の「若し是れ伊の遅疑して薦まざるを見て、便ち之の与に註脚を下さば、但だ他の眼を瞎却するの
- 段)」(T47-942b、筑摩本・p.236) など。 みに非ず、亦た乃ち自家の本分の手段を失却す(若是見伊遅疑不薦、便与之下註脚、 非但瞎却他眼、 亦乃失却自家本分手
- 〈4)鎭州=河北省西部の正定県一帯を言う。滹沱河に臨んだ地にあり、北京より山西・河南に通ずる交通の(4)鎭州=河北省西部の正定県一帯を言う。滹沱河に臨んだ地にあり、北京より山西・河南に通ずる交通の 出版社・一九八二)参照 た三聖院や宝寿沼が住した宝寿寺などがある。『禅学』(p.870)、『中国歴史地図集』第五冊 (p.38-39②—4·中国地図 に臨んだ地に臨済院を開創し、宗風を挙揚してより、臨済宗はこの地を中心に発展した。ほかに、慧然が住し で、古来軍事的に重視された。唐の大中年間(八四七~八五九)に、臨済義玄が、鎮州城東南隅、滹沱河の渡し場
- (45)只如寳壽開堂…便歸方丈=同様の文章が、『会元』卷一一「宝寿和尚」条などに見えており、 である。 次のような件り

るのみに非ず、 日、三聖、一僧を推し出だす。師、便ち打つ。聖曰く、「与麼に人の為にせば、但だ這の僧の眼を瞎却す (寿臨遷化時、嘱三聖請師開堂。 (初代の宝寿)、遷化に臨む時、三聖〔慧然〕に嘱して師(第二代の宝寿)を請じて開堂せしむ。 鎮州一城の人の眼を瞎却し去ること在らん」と。師、拄杖を擲下して、 師開堂日、 三聖推出一僧。師便打。聖曰、「与麼為人、非但瞎却這僧眼、 便ち方丈に帰る。 瞎却鎮州一城人眼去 師 開堂の

既に『伝燈録』巻一二「三聖慧然」条 (T51-295a、禅研訓注本® p.476) にも見え、一僧に対する宝寿の対応と、そ

便帰方丈。) (Z138-202a)

れを肯わなかった三聖の真意については、村上俊氏の解説が参考になる (禅研訓注本④ p.477)。

.46)你看這瞎漢 = 『虚堂録』巻一の「上堂」でも、この話が取り上げられており (T47-988c)、無著道忠は、『虚堂 録犂耕』巻三で、「『你』とは大衆を呼ぶ(你者呼大衆)」(「你看」条・p.21)と解説する。ここでは、『犂耕』に基

(47) 直打出法堂=「打」字を、 動詞の接頭語とみなすことも可能であろうが、『宗門聯燈会要』巻一〇「興化存奨

き、「你」を法堂に居並ぶ大衆(修行僧たち)のことと解釈した。

条や『興化禅師語録』(『古尊宿語録』巻五)に「師云、『你看。這瞎漢、猶作主在』。僧擬議。師便打、直打下法堂』 (Z136-302a、Z118-111a・中華書局校点本① p.85) とあるのに拠って、ここでは、「打つ」という動詞と捉えた。 『宝峰雲庵真浄禅師住金陵報寧語録』(『古尊宿語録』巻四三)の「待他道一千五百人善知識話頭也不識、 用例として 但拽拄

打出三門外」(Z118-361b、中華書局校点本® p.815)など。

(名) 觸悞 = 『祖庭事苑』巻二「触悞」条に「『触忤』に作らなければならない。『忤』は『逆(逆らう)』〔という意

とを 』と(巌頭雪峰、近前礼拝云、『這新戒不識好悪、触忤上座。望慈悲且放過』)」(T48-171c、岩波文庫本⊕ p.28、末木訳⊕ p.23 触忤。忤逆也。悞欺也。非義)」(X64332c)とあり、『禅語』「触忤」条に「さからう、たてつく。『触悞』とも書く。 峰、近前て礼拝して云く、『這の新戒、好悪を識らず、上座に触忤えり。望むらくは慈悲もて且は放過されんこ また、『触犯』ともいう」 (p.275) とある。 「触忤」の用例になるが、『碧巌録』第三二則・本則評唱に「巌頭・雪 味〕である。『悞』は『欺(欺く)』〔という意味である〕である。〔「触悞」は〕本義(本当の意味)ではない(当作 第四八則・本則評唱「惟だ自己に辜負くのみならず、亦且た他人にも触忤えり(不惟辜負自己、

(49) 有權有實 = 智を鏡のように輝かせることもあれば、それを自在に運用して見せることもある」(p.30) とある。用例としては、 『禅語』「有権有実、 有照有用」条に「方便による説示もあれば、 真実そのものの提示もあり、

他人)」(T48-184a、岩波文庫本® p.165、末木訳® p.214)とある。

亦且触忤

とあり、

権有り実有り、 『碧巌録』第六六則・頌評唱の 照有り用有り、 「且道、他、箇の什麼をか笑う。須是く作家にして方めて知るべし、 殺有り活有ることを(且道、他笑箇什麼。須是作家方知、這笑中有権有実、 有照有用、 有

(50) 将手向伊面前横兩遭=無著道忠は、「横両遭」について、「手を左右に揺かすを『横』と云うなり。『両遭』は

殺有活)」(T48-197a、岩波文庫本⊕ p.308、末木訳⊕ p.407)など。

れに従った。ただ、この同じ話は、『円悟語録』巻一七「拈古」にも取り上げられているが、次にあるように、 両度なり(手揺左右云横也。 両遭両度也)」(『虚堂録犂耕』巻三「我将手至横両遭」条・p.22)と解説しており、 今回の訳はこ

横両遭」が

「劃両遭」となっている。

興化、 n 面前に向いて劃すること両遭するに、這裏に到って便ち用い得ず。這般る漢の似きは、打たずんば更に何 る」と。化云う、「他、適来、也た照有り、也た用有り、也た権有り、也た実有り。我れ手を将て伊れが 又た喝す。化云う、「你看よ、這の瞎漢、猶お主宰と作ること在ることを」と。僧、擬議す。化、便ち直 に行くこと三両歩にして、化、又た喝す。僧、亦た喝す。僧、前に進まんと擬すれば、化、棒を拈ず。 有甚語句触忤和尚」。化云、「他適来也有照、也有用、也有権、也有実。我将手向伊面前劃両遭、 に打って法堂を下り、却って方丈に帰る。侍者、便ち問う、「適来の僧、甚の語句か有りて和尚に触忤 の時をか待たん」と。(興化一日上堂。有一同参来、纔上法堂、化便喝。僧亦喝。僧纔行三両歩、化又喝。僧亦喝。 一日上堂す。一同参有って来たり、纔かに法堂に上るや、化、便ち喝す。僧、亦た喝す。僧、 化拈棒。僧又喝。化云、「你看、這瞎漢、猶作主宰在」。僧擬議。化便直打下法堂、却帰方丈。侍者便問、「適来僧 到這裏便用不得。 似這般漢 機ずか

ぐさである。音通の「画」が使われる場合もある。『禅語』「画一画」条 (p.58) 参照。したがって、『円悟語録 劃」は、「さっと線を引く」(『碧巌録』岩波文庫本® p.278)という意味であり、 禅録にしばしば見られる禅僧のし

で、彼がうまく対応しきれなかったからであったという。 では、相手に照も用も、権も実もあると認められたが、興化が「手を将て伊れが面前に向いて劃する」に及んでは、相手に照も用も、権も実 文庫本·p.161)など。「拈古」に引用された興化自身の言葉によれば、興化が僧を肯わなかったのは、当初の応酬 194b、岩波文庫本⊕ p.277、末木訳⊕ p.361)、『臨済録』「勘弁」の「師以杖面前画一画云、『還糶得這箇麽』(T47-503c、岩波 -拈古」の表現に基づけば、「手で彼の目の前に二度さっと線を引いてみせた」という意味になる。 『碧巌録』第六二則・本則評唱の「遂以手劃一劃云、『識得時、是醍醐上味。若識不得、 反為毒薬也』」(T48 用例として

(51)興化見同參來…不打更待何時=この話は、『伝燈録』「興化存獎」条には収載されていないが、『会元』巻一一 の同条などに確認することができる。

喝す。師、 とか有る」と。師曰く、「他、適来、也た権有り、也た実有り、也た照有り、也た用有り。 同参の来たって、纔かに法堂に上るを見て、師、便ち喝す。僧、亦た喝す。師、又た喝す。 近前して棒を拈ず。僧、又た喝す。師曰く、「你看よ、這の瞎漢、猶お主と作ること在ること 擬議す。師、直に打って法堂を下る。侍者、請問す、「適来の那僧、甚の和尚に触忤するこ 我れ手を将て 亦た

たずんば更に何れの時をか待たん」と。(師見同参来、纔上法堂、師便喝。僧亦喝。師又喝。僧亦喝。 伊れが面前に向いて横すること両横するに及び、這裏に到って却って去り得ず。這般る瞎漢の似きは、打 也有実、也有照、 師曰、「你看、這瞎漢、猶作主在」。僧擬議。師直打下法堂。侍者請問、「適来那僧、有甚触忤和尚」。師曰、「他適来也 也有用。及乎我将手向伊面前横両横、到這裏却去不得。似這般瞎漢、不打更待何時」。) 師近前拈棒。

「示杲書記」では、興化と相手の僧との「喝」の応酬の記述が二度にとどまるのに対し、例えば、 又た喝す 化 (師近前拈棒。僧又喝)」という句が見られ、興化が棒を取り上げたことを受けて、相手の僧が三度 棒を拈ず。 僧、 又た喝す(化拈棒。 僧又喝)」(前注参照)、『会元』には「師、 近前して棒を拈ず。 『円悟語録』

目の喝を発したと記されている。

- (52) 本色宗風 = 「本色」は、「特色、あるいは本分・本領・本来の面目の意」(『襌学』p.1163)。【1】「示華蔵明首座」 本則評唱の「若是箇の本色行脚の衲子ならば、他の恁麼なるは已是に郎当に人に為えしものなるを見ん(若是箇 超え見を離れて、別に生涯有るべし (若是本色真正道流、要須超情離見、別有生涯) 」 (Z120-349d) 、『碧巌録』 第五則 本色の衲子なり(真探賾精通本色衲子)」(T47-777b)、『心要』巻上の「若し是れ本色真正の道流ならば、要須ず情を b)《語注》(8)参照。用例としては、『円悟語録』巻一四「示隆知蔵」の跋文に見える「真に探賾精
- 慧語録』巻二四「臨済の宗風、其れ継紹し難し (臨済宗風、難其継紹)」(T47-915b、中央公論社本・p.237) などがある。 本色行脚衲子、見他恁麼、已是郎当為人了也)」(T48-145b、岩波文庫本® p.99、末木訳® p.109)などがある。「宗風」は、「一宗 るは、須是しく箇の為人の処有り(他雲門立箇宗風、須是有箇為人処)」(T48-146b、岩波文庫本® p.110、末木訳® p.123)、『大 の風儀・家風・禅風」(『禅学』p.493)。 用例としては、『碧巌録』第六則・本則評唱の「他の雲門、箇の宗風を立つ
- 〔53〕 迥然 = 『漢語』 に「卓越不群貌(卓越して抜きん出ているさま)」(第一○冊・p.756、縮印本® p.6237) とある。 用例とし 像を|焚焼す(見因縁空、心空法空、一念決定断、逈然無事、便是焚焼経像)」(T47-502b、岩波文庫本・p.135)など。 ては、『臨済録』「示衆」の「因縁空、心空、法空を見て、一念決定断じて、逈然として無事なる、 便ち是れ経

ここに所謂る「本色宗風」とは、具体的には「臨済の宗風」のことを言う。

- 〔54〕羨=九博所蔵本の書き込みに「羨カフ」(願う) とあるのに拠って解釈を試みた。ただし、『円悟語録』が「欽 に作っていることを踏まえるなら、「羨」を「欽羨(尊敬し、慕う)」の意味として捉え、「作略を貴ばず、只だ他 の眼の正しきを羨ぶのみ」と訓んで、「〔接化の〕作略は重んじず、ひたすら相手の眼が〔正邪曲直を見誤らな しいものとなることを重んじるばかりである」と解釈することも可能であろう。
- 55 透頂透底 = 「透頂」は、『漢語』に「達到極点。形容程度極深。多含貶義」(第一○冊·p.910、編印本® p.6302) とあ

- えば、『心要』巻上に「『趙州の喫茶去』『秘魔の擎杈』『雪峰の輥毬』『禾山の打鼓』『倶胝の一指』『帰宗の拽えば、『心要』巻上に「『趙州の喫茶去』『秘魔の擎杈』『雪峰の輥毬』『禾山の打鼓』『倶胝の一指』『帰宗の拽 り、『中国語』に「きわまる。その極に至る。多く補語用」(p.3107) とある。「透底」は『漢語』に「①達到極 石』『玄沙の未徹』 『朱子語類』に見える「徹上徹下」「徹頭徹尾」などに類似する語で、 秘魔擎杈、 雪峰輥毬、 ③徹底」(第一〇冊・p.909、縮印本® p.6301) とある。『碧巌録』に見える「従頭到尾」(T48-179b・189a) 『徳山の棒』『臨済の喝』は、並びに是れ頂を透り底を透り、直截に葛藤を剪断す 禾山打鼓、 倶胝一指、 帰宗拽石、玄沙未徹、 徳山棒、 臨済喝、 物事の徹底性を表わす言葉であろう。 並是透頂透底、 直截剪断葛藤)」(Z120 (趙州喫茶
- 〔56〕徹骨徹髓=『禅語』に「とことん、底の底まで」(p.324) とある。用例としては、『碧巌録』第五則の 到らば、 木訳① p.109) など。 意想に落ちざるべし 須是く箇の真実の漢にして、 (到這裏、須是簡真実漢、聊聞挙著、徹骨徹髄見得透、且不落情思意想)」(T48-145、岩波文庫本① p.99、 聊か挙著するを聞くや、骨に徹し髄に徹して見得透してこそ、且に情 い「這裏に 思
- (57)廉繊 = 『禅語』に「微細なこと、また微細にわたって造作すること」(p.482) とある。用例としては、『碧巌録』 文庫本 p.16、末木訳 p.10)など。 第七二則の「若し透過せずんば、終始廉繊に渉って、斬不断らん (若不透過、終始渉廉繊、斬不断)」(T48-200b、岩波
- 里に 郷関を望むを(直饒便到独脱処、未免万里望郷関)」(T48-185c、岩波文庫本冊 p.187、末木訳冊 p.241)とあって、 岩波文庫 (T48-154c、岩波文庫本① p.205、 一ひとり超脱する。 唯我独尊の自立」(⊕ p.187) と注記し、末木訳は「聳え立つ」(⊕ p.258)、「独り聳え立つ」 末木訳① p.258) とあり、 第五一則・垂示に「直饒便ち独脱の処に到るも、 未だ免れず万

(⊕ p.241) と訳している。

58

獨脱 =

『碧巌録』第一四則・頌評唱に「此の語、

独脱孤危にして、光前絶後なり(此語独脱孤危、光前絶後)」

- <del>5</del>9 が仏法は、 こと。「嫡嫡相承」とも言う。『禅の思想辞典』(p.364)参照。用例としては、『臨済録』「示衆」の「道流、 的的相承= (道流、 山僧仏法、 的的相承して、麻谷和尚、 「的的」については、注 的的相承、 従麻谷和尚、 丹霞和尚、 (7)参照。「的的相承」とは、 丹霞和尚、 道一和尚、 道一和尚、 廬山与石鞏和尚、一路行徧天下)」(T47-501b、岩波文庫本 廬山と石鞏和尚とに従り、一路に行じて天下に編 った。 祖師から祖師へ明確に仏法が相続される
- 〈60〉可以起此大法幢、然此大法炬也=「法幢」は、『禅学』に「説法の道場の標幟。インドでは大法を宣布する際: 英霊漢、可以扶此大法幢、然此大法炬、為吾家内外護)」(T47-897a、中央公論社本・p.136)とある。 漢を得て、以て此の大法幢を扶け、此の大法炬を然やし、吾が家の内外の護為る可きを喜ぶ(又喜般若社中得一箇 然此大法炬)」とは、仏法を宣揚することを表現したもの。『大慧語録』巻二○に「又た般若社中に一箇の英霊の と言い、長く下に垂れた布を「幡」と言う (同·p.939)。 「法炬」は、同じく『禅学』に「仏法が無明の闇を照ら その標幟として道場の門頭に幢幡を建てた」(p.1139) とある。なお、頭に龍の形や宝珠を飾り付けた竿柱を「幢 すのを松明にたとえたもの」(p.1128) とある。すなわち、「此の大法幢を起て、此の大法炬を然やす (起此大法幢
- (61)叨黐 = 『円悟語録』は「忝黐」に作る。「叨窃」は、『漢語』に「謂不当得而得(得るべきではないのに得ることを の名声を得ていることを謙遜して言う)」 (『漢語』第七冊・p.431、縮印本冊 p.4249) とある。 いずれも 「分不相応」という意味 に忝窃ならず(拠遮両箇老漢頌、 である。「叨窃」の用例は、 言う) ] (第三冊·p.76、縮印本⊕ p.1475) とあり、「忝竊」は、「謙言 辱居 其位 或愧得其名(恐れ多くもその地位に居たり、そ 「遮の両箇の老漢(=真浄克文・白雲守端)の頌に拠れば、便ち臨済を承嗣ぐ可く、佗の児孫と作るは、真 蔵経経典中にほとんど見られないが、「忝竊」については、大慧宗杲 便可承嗣臨済、作佗児孫、真不忝窃)」(Z118-75d)という用例が見られる。

(本多道隆)