# 運庵普巖と『運庵和尚語録』

――虚堂智愚と石帆惟衍を育成した南宋中期の臨済禅者―

佐 藤 秀 孝

はじめに

て知られ、江浙 に臨済宗虎丘派 (?——二七二?) という二人のすぐれた禅者を育成したことで名高い。 臨済宗虎丘派松源下の運庵普巌(少瞻、一一五二;—一二二二、または一一五六—一二二六)といえば、南宋中期 (江蘇・浙江地域)の禅林で活動し、法嗣に虚堂智愚(息耕叟、一一八五—一二六九)と石帆惟衍 (松源派祖)の松源崇嶽(崇岳とも、老聵翁、一一三二―一二〇二)の法を嗣いだ高弟の一人とし

倉禅林に貴重な足跡を残し、 り晩年の石帆惟衍のもとに在った台州(浙江省)仙居県出身の西澗子曇(西磵とも、 三〇八)と巨山志源が参学し、ともに智愚の法を嗣いで普巖の法孫に名を連ねて帰国している。 南宋末期に至って、晩年の虚堂智愚のもとには日本から入宋求法した南浦紹明(円通大応国師、一二三五―一 は蒙古襲来 (元寇) を挟んで南宋末と元初に二度の来日を果たしており、 相模(神奈川県) 鎌倉の地で最期を迎えている。 この人も普巖の法孫として鎌 大通禅師、一二四九—一三〇 一方、

ŋ を示すならば、 江戸期の白隠慧鶴 て展開した系統とは別に、 日本禅宗二十四流 にとって、その源流に位置する普巌の存在は自ずと注目されるようになる。とくに大応派は五山 師資相承を重んずる禅宗において特別な立場に仰がれている。 法統 およそつぎのごとくなろう。 0 祖師に当たる普巌と智愚の師資は日本臨済宗の直系の遠源として位置づけられるように (鵠林、 の中で南浦紹明を派祖とする大応派 一六八五——七六八) による白隠禅の形成を経て、現今の日本臨済宗に直接に連なる 大徳寺派と妙心寺派がしだいに林下の大門派として大躍進し、 (南浦派) いま、 と 西澗子曇を派祖とする大通 普巌の門流に関わる主要な法系図 やがて応 燈 関

-運庵普巌-┬虚堂智愚-┬南浦紹明 - 巨山志源 -宗峰妙超 -関山慧玄… 徹翁義亨… (中略) (中略) …一休宗純 …白隠慧鶴→日本臨済宗

「石帆惟衍

**-西澗子曇** 

嵩山居

中

流 心寺派の 都花園の正法山妙心禅寺の開山始祖となり、妙心寺を本山とする妙心寺派が形成されている。大徳寺派と妙 本山とする大徳寺派が形成されている。また妙超の法を嗣いだ関山慧玄 (無相大師、| 二七七— | 三六〇) は京 する普巖 いだ宗峰妙超 を汲む白隠慧鶴 (となったのは大徳寺派と妙心寺派という地方展開を図った林下の二大勢力にほかならない。 崩 の系統である大応派の門流からは五山派の禅者として活躍した者も数多く輩出しているが、やがて主 直系の祖師として普巖は智愚とともに特別の存在として位置づけられている。 一両系統: の存在もまた本師の松源崇嶽や法嗣の虚堂智愚とともに重視されるようになる。 (興禅大燈国師、一二八二―一三三七)は京都紫野の龍宝山大徳禅寺の開山始祖となり、 は が江 中世後期に 戸中期に臨済宗を再編 五. 山派に組せずに林下の門流として大きく躍進したことから、その源流に位置 やがて公案体系による白隠禅 が日本の臨済宗を席巻するに しかも応燈 紹明の法を嗣 大徳寺を 関

"日本中世禅宗史』 (木耳社刊) しかしながら、これまで運庵普巌に関する具体的かつ詳細な考察などは全くなされておらず、 0) 「松源一流の禅と虚堂智愚」に、若干ながら普巖に触れた箇所が存してい 荻須純道

# 古刊本『運庵和尚語録』と流布本『運菴和尚語録』

る程度にすぎない

ており、その上堂語や偈頌などを窺い知ることができる。普巌の法孫に当たる南浦紹明が帰国に際して宋版 がら宋版ないし五山版 『運庵和尚語録』を日本に持ち帰っているのか、同じく法孫に当たる西澗子曇が来日する際に日本に将来し 運庵普巖については、 (覆宋版) の『運庵和尚語録』 一巻と江戸期の流布本 幸いにも生前のことばを門人の石帆惟衍らが編集した語録として、きわめて短編な 『運菴和尚語録』一巻が現存し

が日本禅林に齎されているものと見てよかろう。

松源崇嶽の法を嗣いだ直弟には何人かの禅者に語録が編纂刊行されたことを伝える記事が存してい

るが

ているのかは定かでないが、状況的に大応派か大通派に属する有縁の禅者によって、宋版『運庵和尚

に将来されたものと見てよいであろう。 一一六○─一二三七、または一一六二─二三三七)に『無明和尚語録』一巻が知られるのみであり、『無明 実際に現今に残されている語録としては、普巌の『運庵和尚語録』のほかには、わずかに無明慧性 の場合も開版直後の宋版語録が法嗣の蘭渓道隆 (大覚禅師、一二一三―一二七八)によって日本の鎌 和 倉禅林 1.尚語

版本であって、 一に朝鮮刊本とも推測されているが、 『運庵 和尚語録』一冊は名古屋市東区徳川町の蓬左文庫 おそらく宋版か覆宋版の類いではないかと目される。 (徳川美術館と並立)

名は義知または義利、一六〇一―一六五〇) 子部釈家類に分類されている。 表紙は淡香色または朽葉色で、 第一丁表面 縦二四・六センチ、 の所蔵 [の右上に「御本」の印が押され、 (駿河御譲本)であったことが知られ、 横一七・一センチであり、 尾張徳川家初代の徳川義直 貴重図書 無界一〇行本で、 〇四

除いて一六丁より成っており、

裏打ちが施されてい

る。

されている。この度、 学図書館 語録』について一通りまとめておきたい。 駒澤大学図書館所蔵の五山版も併せて考察することができたので、それらの成果を基に古刊本の また南 北朝 和一八八・八四一八一七)に所蔵されており、そこには「積翠軒珍蔵」と「祥雲菴常住 期の五山版 蓬左文庫 (覆宋版)がかつて石井積翠軒文庫に所蔵されていたが、 (駿河御譲本) より 『運権和尚語録』 一冊の複写資料を取り寄せており、また 現今、 この版 本は 運庵 の印 駒 澤大 · が押 和

おり、 急記念文庫に所蔵されている。また寛永一八年(一六四一)に大応派(大徳寺派)の江月宗玩(欠伸子、 内の松岡山東慶禅寺に付置する松ヶ岡文庫と静岡県沼津市旭伝院の岸沢文庫と東京都世田谷区上野毛の大東 込の東洋文庫内の岩崎文庫に所蔵されている。この松ヶ岡文庫本 五七四―一六四三)が校訂した古活字版の重修本『運庵和尚語録』一巻も松ヶ岡文庫と、東京都文京区本駒 運菴語録全」とあり、右下に「運菴録、寛永旧板」と貼り紙が存する。 鎮江府大聖普照禅寺運庵和尚語録」とあり、以下、半丁が縦一八字、横一○行で刻まれていることから、 また江 」一大拙」 の内容は古刊 戸初期 の配列も宋版や五山版と同じである。ただし、末尾にはすでに「炎宋安吉州道場山 の印 の元和年間(一六一五―一六二四)の頃に刊行された古活字版の が押されているから、 本 運 庵 和 尚 語 録 と同じく、 もともと石井積翠軒文庫に所蔵されていたものである。 道場山の語 録も 「安吉州道場山護聖萬歳禅寺 『運菴和尚語録』(クハ一〇五四) 一丁目表に「積翠軒文庫」「幽石 『運庵和尚語録』 護聖萬歲禅寺運 が鎌倉山 は表紙に 赫々子 丁目に

菴禅師行実」が収められていることから、すでに古活字版に「運菴禅師行実」が存したことが判明する。さ 末尾につぎのような宗玩の跋文が載せられている。 | 二四六) の記した | 送||岩運菴帰||四明| 」の偈頌と | 岩少瞻住||其兄杜仲喬菴| 疏 ] という疏文を載せた後! らに宗玩再版の古活字本には 「運菴禅師行実」につづいて、丁を改めて大慧派の北磵居簡 (敬叟、一一六四

以,,七兮修補,聚、之。成、編之次、此禄亦鋟、木補、不、足、 円通大応国師、 岩獃者杜氏人也。予為二十五世之孫、欲」売二痴獃。 嗣||径山虚堂|、虚堂嗣||道場運菴|。運菴禅師語録、世已稀。山僧再| 咦 而寄...附于瑞鳳山 -矣。 荊棘林中摘、葉、 ||住龍翔||之日、国師禄拾三兮遺跡 蒺藜園裡尋レ枝者

寛永十八年夷則念九日、江月叟宗玩。[宗玩] [和睦之印]

応 他の 書き下してみるならば、およそつぎのごとくなろうか。 『運庵和尚語録』には存しない貴重な跋文であり、若干ながら判読できない箇所も存するものの、

予は十五世の孫と為りて、 鋟みて足らざるを補いて、瑞鳳山に寄附す。荊棘林中に葉を摘み、蒺蔾園裡に枝を尋す者か。岩獃は杜氏の人なり。 に再住するの日 円通大応国師、径山の虚堂に嗣ぎ、虚堂は道場の運菴に嗣ぐ。運菴禅師の語録は、世に已に稀れなり。山僧、 国師が禄拾三の遺跡にして、七兮の修補を以て之れを聚む。編を成すの次で、 痴獃を売らんと欲す。咦。 此の録、 亦た木に

寛永十八年夷則念九日、江月叟宗玩。[宗玩] [和睦之印]

庵和尚語 『運庵和尚語録』を再版して瑞鳳山に寄付したことが記されている。宗玩が跋文を記したのは寛永一八年七 これによれば、 (夷則) 録』に挿入されたものと見てよいであろう。ただし、宗玩が「運菴禅師行実」を撰したと見るのは 二九日であったことが知られるとともに、宗玩によって「運菴禅師行実」が初めて古刊本の 宗玩が南浦紹明 (円通大応国師) ゆかりの京都紫野の瑞鳳山龍翔寺に再住した際、古活字版

早計であって、宗玩より以前に何者かが「運菴禅師行実」を書き記していたと解する方が妥当かも知れ

クロフィルム目録初編』(斯道文庫発行)や京都国立博物館学芸部・赤尾栄慶編『建仁寺両足院聖教目録Ⅰ』 ||二四-||三〇)||巻が所蔵されており、『〈慶應義塾大学附属研究所〉斯道文庫撮影・建仁寺両足院蔵書マイ 六)が校讐して訓点を加え、江戸(東京都)の武城書林・中川息障軒より刊行された『運菴和尚語録』(駒大 方、 駒澤大学図書館その他には元禄八年(一六九五)仲春に大応派(大徳寺派)の実翁宗著(一六五五—一七

第一二一冊に収められた『運菴和尚語録』の底本はこの元禄刊本であり、これが一般に広く流布しているこ (京都国立博物館発行) によれば、建仁寺両足院にも第四五函に元禄八年刊本が所蔵されている。 『卍続蔵経

とから、流布本と称してよいであろう。

はじめに古刊本『運庵和尚語録』の配列を示すならば ど古刊本『運庵和尚語録』と、実翁宗著による流布本『運菴和尚語録』 そこで先ず蓬左文庫所蔵本や五山版の駒澤大学図書館所蔵本および古活字版重修本の松ヶ岡文庫所蔵本な の配列を比較して示しておきたい。

鎮江府大聖普照禅寺運庵和尚語録 侍者元靖編

安吉州道場山護聖萬歳禅寺語 侍者惟 真州報恩光孝禅寺語

侍者智能編

法語・賛仏祖・自賛・頌古・

字一○行とほぼ同様である。「鎮江府大聖普照禅寺運庵和尚語録」が四丁、「真州報恩光孝禅寺語」が一丁半、 となっており、蓬左文庫本の古刊本は半丁が縦一八字、横一○行の一八○字分で記され、他の古刊本も一八 「安吉州道場 Щ 護聖萬歳禅寺語」が三丁半、「法語」が二丁半、「賛仏祖」「自賛」「頌古」「偈頌」で四丁半

全体で本文は一六丁分となっている。

これに対して、つぎに流布本 『運菴和尚語録』 の配列を示すならば

運菴惮師肖象

運菴和尚住鎮江府大聖普照禅寺語録 侍者元靖編

真州報恩光孝禅寺語録

侍者智能

安吉州道場山護聖万寿禅寺語録 侍者惟衍紀

法語・賛仏祖・頌古・偈頌・自賛

禅師行実」が二丁、「宗著識語」が半丁であり、全体で本文は一九丁分と分量が増加している。 録」が三丁半、「真州報恩光孝禅寺語録」が一丁半、「安吉州道場山護聖万寿禅寺語録」が三丁半、「法語 き二○字づつ多く活字が刻まれている。「運菴禅師肖像」と内題で一丁、「運菴和尚住鎮江府大聖普照禅寺語 となっており、この流布本『運菴和尚語録』は半丁が縦二〇字、横一〇行の二〇〇字分で記され、半丁につ が二丁、「賛仏祖」が一丁、「頌古」が二丁、「偈頌」「自賛」で二丁、「炎宋安吉州道場山護聖万歳禅寺運輂

そも普巌の語録は本師の松源崇嶽の たものであるといってよい。 孫の南浦紹明の して語録らしい体裁に整えられているほか、表題や各項目の順番にも若干の相違や改変が認められる。そも 以上が古刊本『運庵和尚語録』と流布本『運菴和尚語録』の配列であるが、流布本は前後に付け足しが存 『運庵和尚語録』または単に古刊本と表記し、後世の流布本については『運菴和尚語録』 『円通大応国師語録』三巻などに比べてきわめて短編であり、辛うじて日本禅林に将来され 以下、 便宜上、普巌の語録を呼称する場合、古活字版より古い普巌の語録を指 『松源和尚語録』二巻、 法嗣の虚堂智愚の 『虚堂和尚語録』一〇巻、法

単に流布本と表記することにしたい。

州道場山護聖万寿禅寺語録」となっており、寺の名称が「護聖万歳禅寺」から「護聖万寿禅寺」へと改めら る。 されて整えられている。さらに注目すべきは古刊本の「安吉州道場山護聖万歳禅寺語」が流布本では「安吉 府大聖普照禅寺語録」と改められており、「運庵和尚」と「運菴和尚住」の字句の表現や位置が相違して 師肖像」(末尾の図Ⅲ)が収められているが、古刊本にはこの肖像画 そこでつぎに古刊本 の部分においては、 同じように古刊本の「真州報恩光孝禅寺語」は流布本では「真州報恩光孝禅寺語録」と「録」の字が付 流布本には冒頭に 古刊本の「鎮江府大聖普照禅寺運庵和尚語録」の表題が流布本では 『運庵和尚語録』 『仏祖正宗道影』に載る西天東土の祖師 と流布本 『運菴和尚語録』について、 (頂相) はいまだ載せられてい その相違点を列記しておくこ 像図に 類似した木版 「運菴和 ない。 尚 |運 住鎮

のことながら古刊本には存してい のが現在は大徳寺に所蔵されている運庵普巖の自賛頂相のことばなのである。さらに流布本に載せられて 上堂語につづく箇所では、古刊本におい 一炎宋安吉州道場山 流布本では「自賛」は末尾に回され、 護聖万歳禅寺運菴禅師行実」(以下、 ない。 新たに別の一首の自賛が追加されている。 ては「仏祖賛」につづいて「自賛」一首が収められ 単に「運菴禅師行実」と略す)と「宗著識語」は当然 しかも追加されてい てい る のに 対

また「録」の字が付されている。

古」「偈頌」には編者名が記されておらず、 ておらず、元来の宋版 もっとも残念なのは にはそれぞれ編者である侍者の名が付されているが、 『運庵和尚語録』 古刊本 『運庵和尚語録』にも流布本 自体がいつ編集刊行されたものなのか定かでない点であろう。 小参・普説・題跋・小仏事などの類いは収録されていない。 『運菴和尚語録』 上堂につづく「法語」 にも序文や跋文の 類 が存

庵和 示寂した直後であったの 尚 録 0 編 集自体は普巖の生前から門人らによってなされていたわけであるが、 か、 あるいは智愚や惟衍が名声を馳せた後であったのかは定かでない 刊行が果し

だし、一つ注目されるのは「運菴禅師行実」に「炎宋安吉州道場山護聖万歳禅寺」と付されている点であ 立する以前にすでに何者かによって撰述されていた可能性が高いことになろうか。 寺語」という表記と一致していることであろう。このため「運菴禅師行実」は流布本 て、この表記は流布本の「安吉州道場山護聖万寿禅寺語録」ではなく、 日本国内に残っていた普巌の頂相を閲覧し、新たに宗著が 和尚語録』 したがって、 は、 元来、 を編集刊行した際に初めて挿入されたことが明らかである。とくに追加された「自賛」は 流布本 古活字版までの古刊本 『運菴和尚語録』 『運庵和尚語録』には存しなかったものであり、 冒頭の 「運菴禅師肖像」と後半の「自賛」「運菴禅師行実」「宗著識 『運菴和尚語録』に収録したものと見られる。 古刊本の「安吉州道場山護聖万歳禅 『運菴和尚語録』 宗著が流布本 実際に 運 が成

情報が載せられていることから、 さらに流布本『運菴和尚語録』には末尾に実翁宗著が記した「識語」が収められているが、 つぎにこの宗著の 「識語」の全文を紹介しておきたい

加||訓点、以授||劂氏。儻或有||箇漢|道、天沢玄源、 亥漫漶、惜乎不--与|-聵翁・陳祖之語|並行--也。予甞蔵||一本|。爰并之江月玩公重修、 流入,,東海、氾濫浩澣、暨,,于無,垠者、 果流通也未麼。即曰、 従||我老運菴一片古帆||発」洋出来也。 君其問二諸水浜。 自不い揣い膚尠い 其三会録、 雖…旧 1刻較存 家 Ħ.

元禄甲戌七年小至日、 武丘容安軒属末宗著、 拝識。 [宗著] [実翁

宝山大徳禅寺世 識語」を記した実翁宗著は京都紫野の龍宝山大徳寺に第二七二世として陞住しており、『〈増補〉 譜』によれば 龍

実翁。 諱ハ宗著。 徳禅ノ絶山宗信 〈大徳二百九世愚渓智ニ嗣グ。 景徳二世、 祥雲寺裡香林院 ラ剣

ス 大仙門下大光派 武州ノ人。 宝永二乙酉五月十九日出世。香林二世、 景徳四世。正徳六丙申六月十七日示寂。

宗智 ほか、 雲寺の末寺である同地の香林院のことであり、景徳院もかつて祥雲寺内に存した末庵にほかならない。 霊山徳禅寺で大仙門下大光派の絶山宗信 (一六三八—一六八五) に参じて法を嗣ぎ、 と記され、 (黙翁淵、一六一六—一六七七)の法孫に当たっている。宝永二年(一七〇五)五月に大徳寺に出世している 武蔵の香林院二世や景徳院四世などに住持している。香林院とは現在の東京都渋谷区広尾の瑞泉山 事跡が簡略ながら知られている。宗著は武州すなわち武蔵(東京都か埼玉県)の人で、京都紫野の 大徳寺第二〇九世の愚渓

流 布本 『運菴和尚語録』 刊行の事情を知るために、宗著の「識語」を書き下してみるならば、

に授く。儻し或いは箇の漢有りて「天沢の玄源、果して流通するや」と道わば、 甞て一本を蔵す。爰に并の江月玩公、重修して自ら膚尠を揣らず、意を覃りて校讐し、且つ訓点を加え、以て劂氏 天沢の道、 其の三会録、 流れて東海に入り、氾濫浩澣して、垠り無きに曁ぶは、 旧刻の較や豕亥漫漶に存すと雖も、 惜むらくは聵翁・陳祖の語と並び行なわれざるなり。予 我が老運菴の一片の古帆より洋に発し出で来た 即ち曰わん、「君、 其れ諸れを水

元禄甲戌七年の小至日、武丘容安軒の属末宗著、拝して識す。

容安軒については明確ではないが、おそらく祥雲寺の香林院か景徳院に存した子院ないし居室(方丈)の類 において元禄七年(一六九四) といった具合になろう。この であろうと推測される。 『運菴和尚語録』の識語は後代に付された跋文であって、宗著が武蔵の容安軒 の小至日(冬至の前日)に記しており、この人の四〇歳のときに当たっている。

ところで、文の冒頭に「天沢の道、流れて東海に入り」とあるが、天沢とは杭州餘杭県西北五〇里の径山

点を惜しんでいる。ちなみに「聵翁」とは晩年に耳が不自由となって「老聵翁」と称された松源崇嶽の渾名 帆より洋に発し出で来たるなり」とあるのは、その遠源に普巖が智愚に示した「古帆未掛」の古則が存した 興聖万寿禅寺に近 にほかならず、また「陳祖」とは明州象山県の陳氏の出身であった虚堂智愚のことを指してい るものの活字の誤刻が見られ、 は ありようを強調したものである。ついで宗著は「其の三会録、 職翁・ さらに宗著は「爰に并の江月玩公、重修して自ら膚尠を揣らず、意を覃りて校讐し、且つ訓点を加え、 陳祖の語と並び行なわれざるなり」と述べており、『運養和尚語録』の旧版が僅かながら存してい の日本の地に導入され、 い直領下天沢塢に存した虚堂智愚の塔頭天沢庵のことであり、 『松源和尚語録』 その門葉が繁栄隆盛したことを述べている。また「我が老運菴の一片の古 や『虚堂和尚語録』に比べてほとんど世に知られていな 旧刻の較や豕亥漫漶に存すと雖も、 智愚の教えが南浦 惜むらく 以

を与えたことなども記されており、 て劂氏に授く」と書き残しており、 『運菴和尚語録』を指している。 これが先に示した岩崎文庫(東洋文庫内)や松ヶ岡文庫に所蔵される重修 宗著より先に江月宗玩が普巖の語録を重修して訓点を加えて閲覧に便官

当然のことながら、五山版や古活字版の『運庵和尚語録』は「偈頌」までで終わっており、「行 録 語 を用い、 は収められてい をそのまま引用することにしたい 必要に応じて流布本 ない。 以下、 普巖の語録を文中に引用する場合、 『運菴和尚語録』 との異同を指摘し、流布本にしか見られない 偈頌の部分までは古刊本 『運庵 実」や

運菴和尚語録』

11

巖のことばが『運庵和尚語録』のどこから依用されているかであろう。明代初期に松源派の円極居頂 おくことにしたい。その際に比較検討すべきは古刊本の『運庵和尚語録』であり、 つぎに中国の禅宗燈史では運庵普巖に関して如何なる記事を載せているのか、一通りその内容を考察して ?―一四〇四)が編纂した『続伝燈録』巻三六「霊隠崇岳禅師法嗣」には、 禅宗燈史に引用された普 <sub>円</sub>

湖州道場運養禅師、諱普岩。題||趙州像||偈云、無」端提||起七斤衫|、多少禅人著」意参、 春色在||江南。其下有||虚空愚・石帆衍|紹」之。 尽向:青州 \_ 做 | 雞窟\ 不り知

すぎない。そこに載せられた「題||趙州像||偈」では、唐代に活躍した南泉下の趙州従諗 これに門下の高弟として虚堂智愚(ただし、道号を虚空とする)と石帆惟衍の二禅者が輩出したことを伝えるに り、崇岳に嗣法して湖州の道場山に住持した事実のほかは、わずかに「題|趙州像 | 偈 ] を載せるのみであり とあり、 八九七)の頂相に賛を付したかたちになっているが、実際に きわめて簡略な記事しか収められていない。『続伝燈録』を通しては道号が運菴、 『運庵和尚語録』の「頌古」を窺うに、 (真際大師、七七八— 法諱が普岩であ

青州布衫。

あったことが知られる。 として同文の頌古が収められており、 等閑提,,起七斤衫、多少禅和著,意参。尽向,,青州,做, 『続伝燈録』は もともと趙州従諗の「青州布衫」の古則に対して普巖がなした頌古で 『運庵和尚語録』「頌古」に載る ||窠窟、不ト知春色在||江南| 「青州布衫」に対する普巖の頌古を

あたかも趙州従諗に対する普巖の仏祖賛のごとくに改めて掲載していることが判明する。

松源嶽禅師法嗣」には つぎに同じく明代初期に大慧派の南石文琇(二三四五―一四一八)が編纂した 『増集続伝燈録』

首座埋;;没自己、 用中、動用中収不」得。且道、過在二什麽処。泰曰、 湖州道場運庵普巖禅師。 ;;青州;做;;窠窟′,不√知春色在;;江南° 双双绣;出鴛鴦、千古扶持不」起。 上堂拳、洞山冬夜喫,果子,次、問,泰首座,曰、有,一物,上挂,天下拄,地黑似,漆、 過在:1動用中; 山曰、 讃||趙州和尚像||曰、 無い端提い起七斤衫、多少禅人著」意参、尽 侍者掇;,退果卓; 師頌曰、 洞山点,,辱家風、 常在 三動

賛を載せるのみである。『増集続伝燈録』で最初の「上堂」として載せられている「洞山冬夜喫||果子|」の た事実のほかは、わずかに「洞山冬夜喫、果子」」の古則に関する頌古と、先の 録』を通して窺えるのは、道号が運庵、法諱が普巖と記しており、崇嶽の法を嗣いで湖州の道場山に住持し と若干ながら記事に増加が見られるが、 『運庵和尚語録』「安吉州道場山護聖万歳禅寺語」に、 やはり伝記的な内容となると何も記され 「讃 てい |趙州和尚像|| という祖 ない。 『増集続 伝

冬夜、 挙応洞山与、赤首座、喫、果子、公案、師云、 老洞山玷,辱宗風、 泰首座埋」没自己、 双双繍」出鴛鴦、

とある「冬夜小参」に載る偈頌に基づいている。「洞山冬夜喫;|果子;」の公案とは曹洞宗祖 に改めているものの、 ており、字句に若干の異同が認められる。いま一つの「讃||趙州和尚像|| 」は『続伝燈録』に載るものと同じ では冬夜(冬至の前夜)の小参で示されているが、『増集続伝燈録』では上堂ないし頌古のかたちに改められ 本大師、八〇七―八六九)と石霜下の南嶽玄泰(泰首座)との間で交わされた問答古則であり、 『続伝燈録』 いずれも実際に と『増集続伝燈録』に収められた普巌のことばは、頌古を祖賛に改め、 『運庵和尚語録』から引用された普巖のことばであることが判明する。 『運庵和尚語録 0 洞 上堂を小参 山 良价

刊本 るものではない。したがって、禅宗燈史を通してはほとんど何も普巖の事跡を明確に辿ることはできず、古 明末清初に陸続と編纂された禅宗燈史においても普巖の章は存しているが、『増集続伝燈録』の記事を越え 嗣いだこと、 軌跡を多少なりとも解明し得るわけである。 わずかに道号が運庵または運菴であったこと、 このように 『運庵和尚語録』あるいは流布本 湖州 『続伝燈録』と『増集続伝燈録』 (安吉州)鳥程県の道場山護聖万歳禅寺(一に護聖万寿禅寺)に住持したことなどにすぎない。 『運菴和尚語録』が現今に残されているため、 法諱が普岩または普巌であったこと、松源崇嶽に参じて法を に収められた普巌の章では、 伝記面を窺い得る内容としては 辛うじて普巌の辿った

#### 「運菴禅師行実」について

果たして中国で撰述されたものなのか、日本でまとめられたものかも明確にされてい 場山護聖万歳禅寺運菴禅師行実」(以下、単に「運菴禅師行実」)が収められている。この を含めて記事内容にい などからして引用箇所を除いて後世の日本禅林で巧みに編集されたものであろうと推測され、普巖の生没年 って、普巖の事跡は辛うじて概ね辿ることが可能なわけであるが、この伝記史料は撰者が誰であったのか、 江戸期に刊行された流布本『運菴和尚語録』巻末には、実翁宗著が記した「識語」の前に「炎宋安吉州道 くつかの問題を抱えた伝記史料であると解される。 ない。ただ、その文体 「運菴禅師行実」によ

はじめに「運菴禅師行実」の全文を旧字のまま返り点のみを付して示すならば、およそつぎのようなもの

ここで定本としたのは駒澤大学図書館に所蔵される流布本『運菴和尚語録』

の末尾に付さ

れる「運菴禅師行実」である。

である。

ただし、

14

炎宋安吉州道塲山護聖万歳禪寺運菴禪師行實。

索々、 參徒四至、 場開山訥禪師者、 可」貴可」賤。 寅春三月、 江湖伏,,其識,矣。師之兄喬仲、 中」也。 參叩勤確、 鼓夷公、謁..無用全公洎諸老。孝宗淳熙十一年甲辰春正月、松源岳禪師出..世平江澄照、唱..密菴之道、 嘉泰二年壬申秋八月、 師諱普巖、 形影相従、 松源嫡嗣、 盡、情拈出、 東湖風波甚惡、 光宗紹熙改元庚戌秋九月、董||饒之薦福、引」師居||悅衆。解」職錦旋矣。松源以||偈一章|贐」之。冶父門庭 以」故學」世称 師在,,蘇臺寳華、受,,鎭江大聖請、出世拈,衣云、箇様皮毛、 遂成,禪苑、 字少瞻。 時年三十也。 陞座拈香祝聖畢、 玄微鑠盡。甞在二霊隱、分座接納。 伏虎後身、 湖州許氏、 供 高宗紹興廿六年丙子、 |養前住臨安府景德霊隱禪寺松源老師大和尚、 松源臨二示寂、以一所」傳白雲端禪師法衣再頂相一授與。師却」衣受」像。倩一破菴師叔一請」賛、 知心能有;,幾人、万里秋天一鶚。 廣闡|法化。所」遺壞衲三事及拄杖・木屐、現今在|影堂中。甞行道之時、猛摰之獸 ||伏虎祖師||者也。 未

、
幾、 接物有」験、 目有二重瞳、垂上手過」膝抵上豫。得二心印於翠微學禪師、 創」養于四明、即運養也。請」師居」之。 次拈香云、 松源遷::江陰之光孝·無爲之冶父、 \_\_ 請一霊隱石鼓夷和尚一 見地不」親。叢林沾潤恩波闊、 師従」領、計寺事、宿弊爲」之一革。胥曰、 此香堪」笑又堪」悲。剛把,,||愁腸,說,|向誰, 冶父山前曾落節、 生一於四明杜氏 以,,母故,回、郷。北磵簡公作,長句,唁出、叢林至、今咏、之。寧宗 松源領||明之香山・蘇之虎丘・杭之霊隱・報慈| 凡八會十八 |也。稍長、泊然不レ肯」|従」俗屈レ首、 用酬:法乳之恩。 師皆従。室中激揚、 萬古雲峰翠色新。 台州般若北磵簡公、 千化萬変、黄梅鷲嶺、 伏虎再來也。 乃憩;止于此山、薙、草卓、菴 移二眞之天寧・湖之道場。 理宗寳慶二年丙戌秋八月初 水乳相合。 製. |勧請疏。 夢菴在居士 漫自流傳。 亟従 =剃落]。 命、師侍…香山 千鈞之重 開禧 後代児孫 初與二石 馴戢如 盖道

ぎに書き下し文で示してみることにしたい この 運養禅師 行実」は運庵普巖 代の事跡を知る上で基本となる伝記史料であることから、 便宜上、 0

四日、

坐山化于此山。享年七十有

爲二對小參二云。

炎宋安吉州道場山護聖万歳禅寺の運菴禅師の行実。

千化 旋す。 正月、 草を薙りて菴を卓つ。参徒は四もより至り、 州の許氏 冶父山 喬仲、 大和尚に供養し、用て法乳の恩に酬いんことを」と。真の天寧・湖の道場に移る。 て、次に拈香して云く、「此の香、笑うに堪えたり、又た悲しむに堪えたり。 衣再びに頂相を以て授与す。 玄微鑠け尽くす。 万里秋天の一鶚」と。松源、 て山中に侍香せしむ。 することを肯わず、 二年丙寅の春三月、 師と称する者なり。 夢菴在居士、 万変し、 今に至るまで之れを咏ず。 松源、 松源岳禅師、 前にて曾て落節す、 菴を四明に創む、 現今も影堂中に在り。 目に重瞳有り、 黄梅・鷲嶺、 偈一章を以て 之れに 贐る、 松源、 字は少瞻。 甞て霊隠に在りて、 師 平 亟かに剃落に従う。 師、 の像に讃して曰く、 江 師、 光宗の紹熙改元庚戌秋九月、 江陰の光孝・無為の冶父に遷り、 即ち運菴なり、 蘇臺の宝華に在りて、 0 千鈞の重きこと一毫釐。情を尽して拈出し、 漫りに自ら流伝す。後代の児孫、貴ぶべし賎しむべし」と。陞座拈香し、 手を垂れれば膝を過ぐ。豫に抵りて心印を翠微 澄照に出世し、 寺事を領して従り、 高宗の紹興廿六年丙子、 師、衣を却けて像を受く。 明の香山・蘇の虎丘・杭の霊隠・報慈を領すること、凡そ八会十八年、形影相 甞て行道の時、 寧宗の嘉泰二年壬申の秋八月、 分座接納す。 師を請して之れに居せしむ。台州般若の北磵簡公、 「冶父の門庭は索々たり、 初め石鼓夷公と与に無用全公泊び諸老に謁す。 松源の嫡嗣 密菴の道を唱う。 遂に禅苑と成りて、広く法化を闡く。 猛摯の獣、 宿弊、 鎮江の大聖の請を受く。 母の故を以て郷に回る。 饒の薦福を董すに、 四明の杜氏に生まる。 之れが為めに一たび革まる。 伏虎の後身、 破菴師叔を倩して賛を請い、江湖、 師皆な従う。 馴戢して教えを奉ずるが如し。 鉢を衆底に洗 松源、 東湖の風波は甚だ悪し、 接物して験有り、 室中にて激揚して、 前に臨安府景徳霊隠禅寺に住 師を引いて悦衆に居せしむ。 出世して衣を拈じて云く、 示寂に臨んで、伝うる所の白雲端 稍や長じて、 の学禅師に得て、 北磵簡公、 剛いて愁膓を把り誰にか説向 参叩勤確す、 盖し、 遺す所の壊納・三事及び拄杖 胥な曰く、 長句を作りて唁 見地は親しからず。 孝宗の淳熙十一年甲 泊然として俗に従 故を以て世を挙げ 道場開山 水乳相い合す。 知心、 乃ち 勧請の疏を製す。 其の識 時に年三十なり。 「伏虎 此の 感に伏す。 能く幾人か有る 0) 「箇様の皮毛 祝聖し畢わ Щ 訥 |せる松源老 職を解きて に憩止 師に 禅師の 出だし、 かん。 師の 首を 辰

潤 有 して恩波闊し、 霊隠の石鼓夷和尚を請して、対小参を為すと云う。 萬古の雲峰、翠色新たなり」と。理宗の宝慶二年丙戌の秋八月初四日、 此の山に坐化す。

あり、 を全体的に傍証し得る史料がきわめて限られていることから、本稿においても一応は「運菴禅 しかもかなり時代を経てから、好学の禅者が諸史料を閲覧して普巖の伝記を巧みにまとめ上げた記事と見ら 本に置きながら、これに古刊本『運庵和尚語録』や流布本『運菴和尚語録』の記事その他を踏まえつつ、普 などが具体的に記されておらず、実際のところ何も明らかでないのが実情である。ただ、ほかに普巖の伝記 代の事跡をまとめざるを得ない。ただし、「運菴禅師行実」は伝記史料としてはきわめて不備なもので おそらく日本禅林で中世末期から江戸初頭の頃に著されたものではないかと推測される。 かつ諸史料からの継ぎ接ぎによってまとめられたものであるため、文体の統一がやや取れていない。 「運菴禅師行実」を著した撰者が果して誰であったのか、 冒頭にも末尾にも撰述した年時や撰 :師行実」を基 治の

### 日本で撰述された伝記史料

きたい。 ているが、その「大通禅師行実」の末尾部分の頭注に、 この 下冊には 建仁寺両足院に所蔵される白隠派下の高峰東晙 運菴禅師 行実」のほかに日本で撰述された運庵普巖に関する伝記的な記載について一 「大日本国東海道相州路鎌倉県巨福山建長興国禅寺第十代敕諡大通禅師行実」が収 (魯峰、 一七一四―一七七九)が書写した『本邦 通り 触 いめられ 諸師 n 7

石室玖撰二松源 運菴・石帆 西澗 嵩山五師行状、 此其 也

という一文が付されている。これによれば、

松源派金剛幢下の石室善玖(一二九三一一三八九)が松源崇嶽

17

ŧ, 運 らない。とりわけ、 しているのであれば、 との史料である子曇の「行状」を書き記して正初とともに雲岫を訪ねているのかも知れ の普巌の「行状」も興味深い内容が載せられていたものと推測される。 岫 |庵普巖 ることになろう。 鎌倉末・南北朝期の善玖が子曇のみでなく、崇嶽・普巌・惟衍・居中に関しても何らかの伝記史料も撰 妙悟禅師 惟衍 在元期間が久しかった善玖が普巌について何らかの事跡をまとめているのであれば、そ 一二四二一二三二四)が撰したものであるが、同じ入元僧であった善玖があるいは 「大通禅師行実」そのものは入元した大通派の無極正初の依頼で曹洞宗宏智派の雲外雲 今日に知られない貴重な内容も記されていたはずであって、その散逸は惜しまれてな 西澗子曇 ·嵩山居中 (大本禅師、一二七七―一三四五)という五師について行状を撰して ない。 いずれにして

応派 巻一○に「湖州道場山運庵普岩禅師」の章が早くに存している。英朝は大徳寺の第五三世を経て妙心寺の第 一三世となっており、妙心四派の聖沢派の祖として後世の白隠下に連なる系統である。『宗門正燈録』は大 ついで大応派(妙心寺派)の東陽英朝(大道真源禅師、一四二八―一五〇四)が戦国期に撰した 『宗門正 (大徳寺派) の宗峰妙超 (大燈国師) に至る臨済宗直系の祖師の伝記や語要などを収録したものであり 燈

運庵普巖の章にはつぎのように記されている。

湖州道場山運庵普岩禅師、 送||岩運菴帰||四明|之偈ച云、大庾嶺頭提不ゝ起、 臈月蓮花随」歩発。霊山上首飜|途轍、臨」喪不」哀非|曠達、回」首一会儼然在、 記 颺..下金襴 北澗外集有上岩首座母死帰,自霊隠,之偈山云、 |情量| 蹉,過堂堂大人相。題注云、 如「弊屣」 嗣、松源。源住、冶父、 直饒滅、却不伝底、争似、莫、遭、渠鈍置。破菴一 盧老蒙山俱失利、 命」師充一維那一〈松源語録有上送一音岩維那一之頌上〉。 松源後住一霊隠 松源以二法衣頂相一授、岩却」衣受一頂相、 望断 霊山 後人不、解、革、前非、 逓相欺誑真児戯。 |消息絶、 不…復倚」門吹山白髪、 語如」雷霆、 将||此深心|奉 聾者有」耳那得」聞 ||塵刹|。又有

丘 垂二三転語 枯崖漫録曰、 |奉」旨而至||双径、拈」衣云、大庾嶺頭、黄梅夜半、争」之不」足、譲」之有」餘。而今公案現成、不」免||桴」錯就」錯 而無;,契者。留;,衣塔下,日、 敢問此衣白雲伝来、松源留下明,,什麼辺事。悩,,, 乱春風,卒未,, 休。今仏海留,,於双径伝衣養。〈愚以謂 松源岳禅師、 也是獃翁三十年前弊屣耳〉。 由 - 虎丘 |遷||霊隠| 三十年後、 老而聵、 有::我家子孫、 叢林呼為 ||老聵翁| 来,,此山,以,此付,之。遂告,寂。 以川所」伝白雲端和尚法衣、 石渓後亦由

師初住「鎮江府之普照、次遷」真州之光孝、後居」安吉州之道場山。

ような記事が載せられている。 から探っており、 後に詳しく触れるごとく、 「仏祖賛」「自賛」「頌古」「偈頌」からの抜粋を順次に載せており、 その博学のさまを伝えている。上記の記事につづいて『運庵和尚語録』の「上堂」「法 英朝は普巖に関する記事を『松源和尚語録』『北磵外集』 さらに最後に「贅語」としてつぎの 『枯崖和尚漫録』など

名」之也。 堂』曰、百丈三日耳聾、 身、也妄説耳。 知||蘇州人||也。又閱||道場語要,有||開山伏虎忌拈香。其語脉猶如||東山演祖之於||先五祖,何也。或曰||師伏虎岩後 在1.先師書院、応仁之乱遭1.兵燹 案... 伝燈録南院章、 成」龍底成」龍。 有::再来理:乎。 南石琇老所」撰、運菴伝、 然伏虎再来説雖,,髣聞、未,,証拠,焉。 拍、床云、不、見、道、 径山虎岩浄伏、 盖道場訥公、 簡之太簡者矣。古尊宿録略叙云、 馬祖有」過無」功。臨済三遭:「痛棒、黄檗有」始無」終。虎岩不」行」棒不」行」喝、 時人称,,伏虎和尚、詳,,于伝燈第十五巻。案,,枯崖漫録、 嗣,|度虚舟、舟嗣||通無得、無得与||運菴、同嗣,|松源。伏之於||運菴、実為,|姪孫、 |而亡。介後他求未||再之見、誰能錬||補天石、誠可||響速||矣。盖夫江湖称||岩獃、乃 唯載,,上堂一会頌古一首,耳。 鸚遷,楊柳岸、蝶舞,海棠風。所,謂伏虎岩者、 熟:視両回香語、 南院郷貫・姓氏・受業不」載。此十字豈非」罪॥宣慈,乎。 不,,亦太簡,也乎。且師行状不,入,,本録、別有,,一本 恍惚間怳、 若,,神出鬼没、不,免,,一狐疑了一狐疑 道場山之境致、 載上別浦舟公住 取1,開山故事1以 成、蛇底成、蛇 |道場||之日上

爾耳

場別浦法舟 嗣||松源。又蔵叟摘藁、天童請||石帆|諸山疏云、岳聾為」祖、更岩獃為」父、生児如||祥麟行」空。 後八坐道場、 蘇州人凡呼」人為」獃、 寄,同参,偈曰、猿与、黿交割不、開、兄呼弟応似、忘、懐、 長老例川遞」馬赴」闕。 提唱如、阪走、凡真、不、忝、為、岩獃之子・岳聾之孫」也。宗派図、万寿訥堂辯、 |育王空叟宗印\ 呉俗常語也。范石湖有▶売□痴獃 印嗣」淡浙翁 做,得灔澦堆中砥柱、清,於素娥雪裏梅花。宗派図、天童石帆惟衍、 |詩\_是也。然有..両岩獃。枯崖漫録下巻、 及...乎語到..添訛処、却道心肝不..带来? 嗣,,瑞岩雲巣道岩、岩 平江 南屏住」湖、来川太 時亦称」之。

らの考証についてはかなり問題を含むものであり、とくに道巌と普巌については後に一考を設けて私なりに 動した松源派の虎巌浄伏(天瑞老人、仏慧定智禅師、?—一三〇三)との混同などについて考証しているが、これ おらず、慧顒と同じように普巌の事跡も定かでないとするのである。さらに「贅語」では、松源下の同門でおらず、慧顒と同じように普巌の事跡も定かでないとするのである。さらに「贅語」では、松源下の同門で 検討しておきたい。ただ、一つ注目すべきは英朝が普巖の伝記史料に関して、 ある雲巣道巌とともに普巖が「岩獃」と称せられた点や、唐代に道場山を開いた伏虎祖師如訥と、元代に活 で唐末五代に活躍した南院慧顒に比して問題としている。慧顒は臨済下の興化存奨 (広済大師、八三〇—八八 この「贅語」では普巌の伝記的な記事が少ないのを、 の法を嗣いだ高弟であるが、その郷関や俗姓あるいは受業の年時など伝記的な内容がほとんど知られて 臨済宗祖の臨済義玄(慧照禅師、?―八六六)の法孫

ば求むるも未だ再び之れ見ず、誰か能く天石に錬補せん。誠に誓速すべし。 且つ師の行状は本録に入らず、 別に一本有りて先師の書院に在り。応仁の乱に兵燹に遭いて亡ず。介して後、

と書き残している点であろう。これによれば、 『運庵和尚語録』 (仏日真照禅師、 』には収められておらず、 一四〇八一一四八六)の書院(方丈)に伝えられていたとされる。しかし、応仁の乱 もともと普巖には「行状」の類いが存したらしいが、それま 一本のかたちでかつて英朝の先師すなわち大応派(妙心寺派

まえると、宗深の書院に存したとされる普巖の「行状」について、英朝はその具体的な記載内容を全く知ら たのかなどは定かでない。ただ、英朝は『宗門正燈録』 なかったことになろう。 いて一切書き残しておらず、また普巖を蘇州 であったのか、また現今に残る「運菴禅師行実」と同じものを指しているのか、全く別個の伝記史料であ めたようであるが、ついに得られなかったことを述懐している。この「行状」の正式な名称が如何なるもの の際、兵火によって普巌 の「行状」は失われてしまい、その後、 (江蘇省) の人ではないかとする推測をなしている点などを踏 の普巌章で、普巌の生没年や出身地・俗姓などにつ 英朝はこの「行状」の別本を諸地

が編集した『宗門畧列祖伝』 方、江戸後期にまとめられた普巖の伝記として大応派(妙心寺派)の大冥恵団 の章が存している。 いま、上堂部分を略して普巖の伝記に関する箇所を示すならば (詳しくは『本朝伝来宗門畧列祖伝』)巻三「震日」にも「湖州 (慧団とも、 道場運菴普巖 一七五四—

伝ノ白雲ノ法衣並ニ頂相ヲ授与ス。師、 隠・報慈ニ遷ル。始終八処、十八年、師ミナ従ヒ玉フ。 二謁シ、孝宗ノ淳熙十一甲辰ノ春、松源ノ岳、平江ノ澄照ニ出世ス。師コレニ依テ参叩勤確シ玉フ。時ニ年三十ナ 光宗ノ紹熙改元庚戌ノ九月、源、 尋デ松源、江陰ノ光孝、無為□冶父ニ遷ル。師皆従玉フ。室中激揚シテ、水乳相合シ、 即チ運菴ナリ。 偈ヲ以テ<br />
信出ス。<br />
叢林伝テ、 湖州道場運養普嚴禅師。 泊然トシテ俗ニ従テ首ヲ屈スルコトヲ肯ハズ。出家受具シ、 開禧二丙寅ノ年三月、 師、 饒ノ薦福ニ遷リ、 破菴師叔ヲ倩テ賛ヲ請玉フ。 コレヲ咏ズルモノ多シ。寧宗ノ嘉泰二壬申ノ年八月、 字ハ少瞻。 師、 蘇臺ノ宝華ニ在テ、鎮江ノ大聖ノ請ヲ受テ出世シ、 四明ノ杜氏ノ子ナリ。 曽テ霊隠ニ於テ、分座説法シ、母ノ故ヲ以テ、郷ニ回玉フ。 師ヲ引テ悦衆ニ居シム。源、 師ノ兄喬仲、 石鼓ノ夷公ト共ニ、無用ノ全等ノ諸 高宗ノ紹興二十六年丙子ノ年、 庵ヲ四 明ノ香山、 明ニ 創 源、 蘇ノ虎丘、 師ニ命ジ侍香セシ テ、 示寂ニ臨デ、 尋デ真 師ヲ請シテ居

巻アリ。 テ、宿弊皆革ル。因テ伏虎 曽テ行道ノ時、 ノ道場ニ移リ玉 叢林沾潤恩波闊、 ノ行状ハ本録ニ入レズ、別ニ一本アリ。応仁ノ乱ニ兵燹ニ亡ズト正燈録ニ見タリ。 猛摯ノ獣、常ニ馴戢スルコト、教ヲ奉ルガ如シ。故ニ世挙テ伏虎禅師ト称ス。師、 フ。 (中略) 宋ノ理宗ノ宝慶二丙戌ノ年八月四日、道場ニ於テ坐化シ玉フ。 万古雲峰翠色新卜。 ノ再来ト称ス。夢菴在居士、 師ノ像ヲ讃シテ曰、松源嫡嗣、 伏虎後身、 寿七十一ナリ。 道場 道場ニ住シ玉ヒ (ア開 Ш 禪師

状」といった表題の伝記史料が存していたのか否かは、いまとなっては杳として定かでない。 その伝記史料は み解くかたちで普巖の伝記をまとめている。後世の「運菴禅師行実」とは全く別個に普巖の「行状」が存し とめていることになり、 門正燈録』の記載を受けていることであろう。恵団としては英朝の成果を訂正するかたちで普巖の伝記をま しかもその記事が という内容のものである。 [の乱に兵燹に亡ずと正燈録に見たり] と示されていることであり、 『運庵和尚語録』に収められずに伝存していたが、応仁の乱の際に兵火に焼失したとされる。 『宗門正燈録』に記されていることが述べられている。果して実際に普巖に 英朝が閲覧できなかった普巌の「行状」はともかくとして、「運菴禅師行 興味深いのは後半に「語録一巻あり。師の行状は本録に入れず、別に一本あり。 明らかに先に示した東陽英朝 「運庵和尚行

上巻にも「松源嶽禅師法嗣」として「安吉州道場山運菴普巌禅師」の章が存しており、 じく江戸後期にまとめられた普巌の伝記に、茶人の藤野宗郁 (松陰亭)が編集した 『墨蹟祖 師伝

幾クナラザルニ、松源、 俗ニシタガハズ、首ヲ屈メ、 安吉州道場山運菴普巌禅師、 松源岳禅師、 江陰ノ光孝、 字ハ少瞻。 亟ニ従テ剃落ス。初、 平江澄照ニ出世シテ、 無為ノ冶父ニ遷ル。 高宗紹興廿六年丙子、 石皷ノ夷ト与ニ無用ノ全ニ謁ス、洎諸老ニ謁ス。孝宗淳熙十一 密菴ノ道ヲ唱 師皆従フ、室中激揚、 四明ノ杜氏ニ生ル。稍ク長ジテ、泊然トシテアヘテ ラ。 洗 |鉢衆底、 水乳相合ス。 参叩 勤確。 命師侍香山中。光宗 時ニ年三十。

破菴師叔ヲ倩テ賛ヲ請。江湖、其識ニ伏ス。師ノ兄喬仲、 二年壬申秋八月、松源示寂ス。伝フル処ノ白雲端禅師ノ法衣并ニ頂相ヲ以テ、師ニ授与ス。衣ヲ却ケ、像ヲ受ク。 テ、分座接納ス。母ノ故ヲ以、郷ニ回ル。 紹熙改元庚戌ノ秋九月、饒ノ薦福ヲ董ス、 台州般若北磵簡 松源、 松源ニ供養ス。真ノ天寧、湖ノ道場ニ遷ル。理宗宝慶二年丙戌秋八月初四日、此山ニ坐化。享年七十有一。 明ノ香山、蘇ノ虎丘、杭ノ霊隠 勧請ノ疏ヲ製ス。開禧二年丙寅春三月、師、 北磵簡、長句ヲ作テ唁出ス。叢林、今ニ至テ、コレヲ咏ズ。寧宗ノ嘉泰 師ヲ引テ悦衆ニ居ラシム。職ヲ解、 ・報慈ヲ領ス、凡八会十八年、形影相従フ、玄微鑠尽ス。嘗テ霊隠ニ在 菴ヲ四明ニ創ス、即運菴ナリ。 蘇臺ノ宝華ニ在テ、鎮江ノ大聖ノ請ヲ受テ出世ス、 錦旋。松源、 請」師、 偈 一章ヲ以、 コレニ居ラシム。 コレ ・ヲ贐

されており、江戸期に「運菴禅師行実」がどのように読まれていたか、その内容を紐解く上でも貴重なもの 禅師行実」と同一である。ただ、『墨蹟祖師伝畧記』は『宗門畧列祖伝』と同じく文体が仮名交じり文で著 とあって、この記事も明らかに「運菴禅師行実」を踏まえて著されており、普巖の生没年に関しても「運菴 た普巖の記事をも参考に加えて普巖の事跡を整理していくことにしたい。 があろう。 本稿では 「運菴禅師行実」とともに『宗門正燈録』『宗門畧列祖伝』 『墨蹟祖師伝畧記』に記され

#### 郷里・俗姓と出生年時

太で体格のよい大柄な人であり、その風貌を見て受業師が「普巖」という法諱を与えているのかも知れない。 い」の意味 されるが、 じめに考察すべきは普巖の郷里と俗姓および出生年時に関する考察であろう。 が存するから、 一に「普岩」または 強いて言えば普巌で動かない大きな岩のことを指していよう。 「普嵓」と記される場合も存している。 普には「あまねく」とか 法諱は一般に あるい は普巌は骨 一広く大き

しく触れるごとく京都紫野の龍宝山大徳寺に所蔵される普巖の自賛頂相では、 また道号に関しても「運庵」と記される場合と「運菴」と記される場合が存しており、この の意であるから、 では「運菴」がそれぞれ使用されている。道号の運庵ないし運菴であるが、運とは「移る」とか 法諱を「普巌」と自署している。一方、古刊本『運庵和尚語録』では「運庵」が、流布本『運菴和尚語 移ろい行く庵または巡り合わせの居所といった意で用いたものであろうか。 俗兄の杜仲喬が普巌のために郷里に創建した草庵の名に因んでいる。 普巌自身が道号を「 ちなみに後に詳 運庵とは後に 運

は 仰ぎ見る意と見られ、 と題する疏文が収められていることによって確かめられる。少とは「少しく」「僅かに」の意であり、 は大慧派の北磵居簡 このほかに普巖は「少瞻」という字を別に用いていたことが「運菴禅師行実」によって知られる。この点 「見上げる」とか「仰ぎ見る」といった意があり、仰ぎ尊ぶことである。したがって、 (敬叟、一一六四―一二四六)の『北磵文集』巻八「疏」に「巖少瞻住,;其兄杜仲喬菴,疏 普巖が謙遜の意味を込めて字として用いたものであろうか。 字の少瞻とは少し

うに禅宗燈史や宗派図に 混 ている。また江戸初期の を運菴とし、法諱を普嵓と記しており、室町中期の !在している。本稿では原則として運庵普巖という表記をもって統一したいが、状況により運菴や普岩など 明代初期の『続伝燈録』においては、道号を運菴とし、法諱を普岩と記しており、 においては、道号を運庵とし、法諱を普巖と伝えている。また南北朝期の『仏祖正伝宗派図』では道号 よれば、 『正誤仏祖正伝宗派図』四では道号を運菴とし、法諱を普巖と記している。 道号については運庵と運菴が併存し、 『仏祖宗派図』では道号を運庵とし、 法諱については普巌 同じく 法諱を普岩と記 『増集続伝

方、この人の名称について「運菴禅師行実」自体はつぎのように伝えている。

も用いる場合が存

しよう。

師諱普巖、字少瞻。高宗紹興廿六年丙子、生..於四明杜氏,也。

明州府 これによれば、 る。 に位置し、現今の寧波市一帯に当たっている。明確ではないが、 四明とは四明山を頂く明州 か府城を囲む鄞県の地に存したものではないかと推測される。 普巌は字を少瞻と称し、 (浙江省) の地すなわち後世の寧波府を指しており、 四明の杜氏に生まれたとされ、 おそらく普巖の生まれた杜氏の家は また運菴の道号が表題に付けられ 明州は東浙

正しいことが判明する また居簡が参学期の普巖に対して少瞻の字を用いていることから、普巖は運庵の道号を称する以前から字と 半句、帰い制中」」と記しており、 運菴または運庵と称していたことが確かめられるのであって、この点に関しては「運菴禅師行実」 演和尚法語,」によって普巖が字を少瞻と称していたことが知られ、「送||巖運菴帰,四明,」によって道号を 四明に帰るを送る」と記していることから、 して少瞻を用いていたことが知られる。さらに居簡は べている。 であった崇嶽のもとに普巖がおり、居簡は普巖に対して「四明の巖少瞻」と称し、また「淛中に帰る」と述 、松源以、法衣・頂相、授、巖、却、衣受、頂相、請、破菴賛、〉」 という偈頌を残しており、そこでも 「巖運菴 普巖が四明 集』「題跋」 制とは浙に同じく、 (明州) の出身であったことは、大慧派の北磵居簡の著作によっても確かめられる。 の「跋||雲頂演和尚法語|」において「松源岳公在||冶父、四明巖少瞻、 両浙すなわち現今の浙江省の地を指しており、 廬州無為軍 (安徽省) 普巖が四明の出身であったのは疑いなかろう。 『北磵外集』「偈頌」においても「送||巖運菴帰| 廬江県東北二〇里の冶父山実際禅院 四明は東浙に位置している。 岳 襖中録、 先の (冶父寺) の住持 居簡 跋,雲頂 得二一言 北

仲喬菴 また普巖の | 疏」という疏文が存し、居簡が普巖の俗兄の名を杜仲喬と伝えていることから、 俗姓が杜氏であったことは、 先に示したごとく 『北磵文集』 巻八「疏」に 普巌自身も杜氏で

にはさらに俗兄が存し、普巌は第三子以降の男子であったのかも知れない。 めに建てた庵名こそ運庵であったことが判明する。仲は兄弟の中の二番目を意味するから、 兄杜仲喬菴「疏」によっても普巖が字を少瞻と称していたことが確かめられ、杜仲喬が後に実弟の普巖のた 状況的にはより古い が伝える「杜仲喬」と名が逆になっている。杜仲喬と杜喬仲のいずれを是とすべきかは判断 か められる。 もっとも「運菴禅師行実」ではなぜか俗兄の名を「杜喬仲」と記 『北磵文集』が伝える「杜仲喬」に依るべきであろう。また「巖少 あるい は杜仲喬 其

聞いて四明に駆け付けた事跡が知られるから、普巌が出家参学して以降も母はかなりの期間に などは何も伝えられていないが、後に示すごとく普巖が松源崇嶽のもとで研鑽に努めていた折に母の ものと見られ、その後は兄の杜仲喬が俗家を相続継承していたのであろう。一方、 普巖の父親である杜氏については何らの記事も存していないことから、名も知られず早くに逝去してい 母親につい わたって健在 ても俗姓や名 計報を

であったものらし

当たっており、久しく梅州 丙子」と記されており、 『宗門畧別祖伝』や『墨蹟祖師伝畧記』も同様である。紹興二六年といえば、あたかも曹洞宗 一二七一二六二)の紹興二六年(二一五六)であったと明記している。この点は つぎに問題とすべきは普巖の出生年時に関してであり、「運菴禅師行実」では明確に「高宗の紹興廿六年 〇八九——一六三) (宏智禅師、 隰州古仏、 普巖が出生した年時を南宋の初代皇帝である高宗 (広東省) に配流の身であった楊岐派 (大慧派祖) が赦免されて自由の身となり、 一○九一—一一五七)が明州鄞県東六○里の天童山景徳禅寺で示寂する前年に 正覚の推挙で明州鄞県東五〇里の阿育王山 の大慧宗杲 (趙構、 「運菴禅師 一一〇七—一一八七、 (妙喜、 行実」を受ける 仏日禅師、 在位は 広利

禅寺に住持したのが紹興二六年一一月のことである。

れたい れる。 生没年はそれぞれ数年づつ遡るのではないかと見られる。詳しい内容については示寂年時を考察する際に触 ったかと推測しておきたい。 しかしながら、実際には生年についてもいま一つ別の可能性が存しており、その説に基づくと普巖 の生年に関しては、一見この 私は一つの新説として、 普巖が出生したのを従来より数年早い紹興二二年(一一五二)ではなか 「運菴禅師行実」の記述で何ら不都合が存しないかのごとくに見受けら

について、 ところで、 普巌は 『運庵和尚語録』「安吉州道場山護聖万歳禅寺語」において自らの生まれた日 (誕生日

作也須」裂、 開山伏虎禅師忌日拈香。 **野屎如何比** |麝香| 老訥今朝死、 老岩今日生、二倶無…伎倆、 有」夢不」同」床。 夤縁継り 」踵、 香火荒凉。 肝腸

唐末五代に如訥 普巌は「老訥は今朝死し、 ていた際、道場山の開山始祖である青原下の道場如訥(伏虎祖師)の忌日になした拈香である。 という拈香を残している。 (老訥) が示寂した忌日に普巌 (老巌) 自らが生まれたことを明言している。また同じく 『運 老岩は今日生まる、二り倶に伎倆無し、夢有りて床を同じくせず」と述べており、 これは普巖が後年に湖州鳥程県の道場山護聖万歳禅寺(万寿禅寺)の住持 その 冒頭 で勤め (

庵 和尚語 録 0) 「安吉州道場山 護聖万歳禅寺語」において、

師、 伏虎禅師忌日拈香。 レ柳罵 ル楊 傷」亀恕」鼈。 四年承乏雲峯寺、暗写:|愁腸|寄;|阿誰、 你死我活、莫」説、 莫」説、 一盌麁茶一炷香、 每」到二十一月初五、一狐疑了一狐疑。 也勝 和い盲教訴 故我開山伏虎禅

という拈香も収められており、この拈香では明確に如訥の忌日が一一月五日であったことが知られ、 合致している。これらによれば、 常自身が 「你は 死し、 我れは活まる」と述べていることから、 如訥の忌日である一一月五日こそ普巌の誕生日であったことになり、 先の 開 山伏 虎禅師忌日拈香」 の記 しかも

銕

Ш [に住持した際に普巌はそのことを希有なる因縁として自覚していた事実が確かめられ

# 出家受戒から無用浄全らへの参学

杜氏の嫡男ではなかったことが知られ、次男または三男以下に出生しているものであろう。 い。ただ、すでに触れたごとく普巌には杜仲喬(または杜喬仲)という名の俗兄が存したことが知られるから、 明の地に生まれた普巖が如何なる幼年期を過ごしたのか、その間の消息については何も伝えられ

字の巖・岩・嵓とは、 二五三)が存しているが、普済は普巌と同じ明州の人で、奉化県の張氏の出身であったとされる。一方、下 岩あるいは普嵓という法諱を授与されていることになろう。上字の「普」は系字であり、意味的には「普 らの意志で仏門に投じたようであり、出家した寺院や受業師の名なども知られていないが、状況的には明州 ものらしい。屈首とは首を曲げること、人に頭を下げる意であるから、普巌は若い頃から自己の信念を曲げ 事情を「稍長、泊然不」背」従」俗屈」首、亟従」剃落」」と簡略に伝えているにすぎない。普巖はやや成長 風貌に因んで命名したものではなかろうか。ちなみに普巖と同時代にともに松源崇嶽の法を嗣いだ禅者とし く」「広く行き渡っている」の義であって、普巖とほぼ同時代の禅者として大慧派の大川普済 地内の小刹において出家得度しているものであろう。このとき剃髪得度した際に、受業師から普巖または普 て他人に屈するのを潔しとしない性格であったものと見られる。おそらく普巖は二○歳前後になってから自 から心静かに思案し、世俗に従って首を屈して人生を送ることを肯わず、突然に仏門に投じて出家剃髪した やがて成長した普巌は世俗を捨てて剃髪し、出家の道を歩むことになるが、「運菴禅師行実」はその 山にある兀兀した大きな石の意であるから、おそらく受業師が普巖の頑強な体格なり (一一七九—一 間

(巌獃) の存在が知られるが、 普巖と道巖の関わりについては別に項を設けておきたい。

も親しいだけに如浄との関わりなども知られたことであろうが、現今に伝えられていない は疎寮)という官僚が撰した塔銘(おそらく「霊隠石鼓禅師塔銘」といった表題か)が存したとされる。 関するような記載は限られており、希夷には「夷禅師碑陰」に先んじて秘書侍右郎官の高似孫(字は続古、 記されている。普巌は初め希夷と知り合ってともに無用浄全に謁したとされているが、希夷は浄全の法を嗣 ても何らかの情報が得られたことであろうし、希夷が曹洞宗真歇派の長翁如浄(浄長、一一六二一二二七)と ないし文章の内容が残されていたならば、単に希夷の事跡が明確になるだけでなく、普巖との関わりについ いだ高弟であり、『北磵文集』巻一〇に「夷禅師碑陰」が収められている。「夷禅師碑陰」には希夷の行実にいだ高弟であり、『北磵文集』巻一〇に「夷禅師碑陰」が収められている。「夷禅師碑陰」には希夷の行実に の法友と見られる石鼓希夷とともに大慧派の無用浄全 その後、「運菴禅師行実」によれば「初与二石鼓夷公、謁二無用全公洎諸老」」と記されており、普巖 (越州翁大木、一一三七―一二〇七) らに参学したことが のが誠に惜しまれ 希夷の塔銘

木と尊称されている。 に参学した浄全は 風貌が存したのであろう。法兄の拙庵徳光 ったものと見られる。浄全は越州(浙江省)諸暨県の出身で、俗姓が翁氏であったことから、世に越州 無用浄全禅師塔銘」として載せられているから、おそらく正式には「天童無用禅師塔銘」といった表題であ 項に、銭象祖 普巖が最初に参学したとされる無用浄全に関しては、『天童寺志』巻七「塔像攷」の「無用全禅師 (字は伯同、止庵居士)が撰した「塔銘」が収められており、『呉都法乗』巻五上之下にも 同門の末弟として遯庵宗演などとともに晩年の宗杲の法を嗣いでいる。 いうまでもなく無用の大木に因む発想であり、 (東庵、 仏照禅師、<br />
一二二一<br />
一二二〇三)に<br />
遅れて<br />
最晩年の<br />
大慧宗<br />
果 浄全にはそうした規格を超えたような 一塔」の

淳熙一六年(二一八九)に通州

(江蘇省)

府治南一八里の狼山広教禅寺に開堂出世して後、浄全は蘇州

江

る伝記史料である

妥当ではなかろうか。 あったとするには無理が存し、 南 正に開堂した淳熙一六年には、 の鳳台山保寧禅寺などを歴住し、 呉県の承天能仁禅寺や宣州 浄全に参ずる以前にも当代に著名な禅者たちの門を叩いていたと解する方が 普巖はすでに三○歳を過ぎていた計算になり、 (安徽省) 明州鄞県の天童山景徳禅寺に陞住している。 宣城県 (府城) 北五里の敬亭山 :広教禅寺さらに建康府 初めて参学した禅者が ただ、 問題なのは浄全が狼 (南京) 飲虹

師遠 瑞巖浄土禅院 孫が撰した「霊隠石鼓禅師塔銘」といった表題の希夷に関する石刻史料が先に存し、その裏面に居簡 知られている。また希夷といえば、 明州奉化県西の雪竇山資聖禅寺などに住持し、さらに杭州銭塘県西北の北山景徳霊隠禅寺に遷住したことが 碑陰」が存しているにすぎない。 禅寺や南屏山浄慈報恩光孝禅寺に住持した笑翁妙堪 希夷については禅宗燈史の記述がきわめて簡略であって、 |夷禅師碑陰」の文を刻んだものである。希夷と同門に当たる禅者としては、杭州銭塘県の北山 (則公) 一二〇〇一一二五三)が在宋中に参学したことで知られる。 が詠じた『十牛図』に和韻していることでも名高い。「夷禅師碑陰」とあるから、 (台州小翠巌か) に住持した盤山思卓 (卓老) も浄全の法を嗣いでおり、 希夷の出身地や俗姓については定かでないが、 朗州(湖南省)武陵県北の梁山 仏海・仏照、故家遺俗、 (咲翁、一一七七―一二四八)が名高く、 僅かに『北磵文集』 興味深いのは「夷禅師碑陰」に、 猶有心存者、今掃心土矣 (陽山)観音禅寺に住持した楊岐派 巻 ( ) 無用浄全の法を嗣 この人は日本の道元 「塔銘」に また台州黄巌県の もともと高似 景徳霊隠 「夷禅師 · で後、 が撰 0

と述べたというものである。 という記事が存していることであり、 息して 一昔、 道を是に問う、 これによれば、 これは希夷が明州奉化県の雪竇山資聖禅寺から杭州の霊隠寺に住持 仏 海 希夷はかつて霊隠寺で楊岐派の瞎堂慧遠 · 仏 照、 故家の遺俗、 猶お存する者有り、 (仏海大師 今は土を掃えり 仏海禅師

喟然曰、

昔問」道于是`

夷とともに慧遠や徳光に参学する機会が存し、その後に徳光と同門に当たる浄全のもとに投じたものかも知 ようである。普巖が早くから希夷と班を組んで諸方を遍参していたのであれば、あるいは普巖も若くして希 (東庵、仏照禅師、一二二一一二〇三)に参学した経験が存したものの

寺語」の「霊隠石皷和尚至請上堂」において、 普巖が希夷とともに天童山の浄全に参学したことは、普巖が『運庵和尚語録』「安吉州道場山護聖万歳禅

問」仏不」会、 問い祖不い会、 問,,向来大白無用叔祖,不、会、問,,霊隱松源先師,不、会、道場也不、会。

仏閣を重建した紹煕四年(一一九三)よりも以降であったはずである。状況的に普巖が希夷とともにそれ以仏閣を重建した紹煕四年(一九三)よりも以降であったはずである。状況的に普巖が希夷とともにそれ以 黄龍派の虚庵懐敞に随侍して帰国した紹熙二年(二一九二)ないし懐敞が日本から栄西の支援で天童山 と述べていることから明確に知られる。しかしながら、この記述からすれば、普巖は希夷とともに天童山 全に参じたのであれば、当然のことながら紹煕四年より以降であったと解さなければならない。 前に浄全に参学したのであれば、その地は天童山ではなかったことになろう。また普巖と希夷が天童山で浄 たのが何時であったのは明確ではないが、日本の明庵栄西 (千光法師、葉上房、一一四一—一二一五) が天童山で (太白)において無用浄全に参学していることになり、いくぶん問題を含んでいる。浄全が天童山に住持し の手

寺院であったとしても、その後も天童山において浄全に参学する機会が存したものと見なければならない。 解してよいであろう。ただ、「大白無用叔祖」という表現からすると、普巖が浄全に初めて参じたのは他の解してよいである。 った希夷とは晩年まで親しく道交を結びつづけており、やがて普巖の最期を希夷が看取ることになるが、そ . ずれにせよ、普巖は修行時代の何れかで希夷と知り合い、ともに班を組んで浄全のもとを訪ねたものと 希夷も普巖の師である崇嶽に参学した経験が存したことになろう。普巖は かつて同学であ

出身であり、 うした点については後に詳しく触れることにしたい。ちなみに が収められており、長翁如浄が浄全の頂相に賛を付していることが知られる。 おそらく如浄もその参学期に浄全に随侍する機会が存したものであろう。 『如浄和尚語録』 「讃仏祖」には 如浄は浄全と同じ越州 頂

## 松源崇嶽への投帰と印可証明

躍することになる。「運菴禅師行実」には普巖が崇嶽のもとにおいてなした参学について、 普巌は虎丘派の松源崇嶽のもとに投じて参学し、 やがて崇嶽の法を嗣いで松源下の禅者として活

萬里秋天一鶚。松源領,|明之香山・蘇之虎丘・杭之霊隠・報慈、凡八会十八年、形影相従、玄微鑠尽。 董|.饒之薦福\ 引」師居|.悦衆。 解」職錦旋矣。松源以「偈一章「贐」之。冶父門庭索索、東湖風波甚悪、知心能有「幾人、 松源遷,|江陰之光孝・無為之冶父,師皆従。室中激揚、水乳相合、命」師侍,|香山中,|也。光宗紹熙改元庚戌秋九月、 孝宗淳熈十一年甲辰春正月、 松源岳禅師出,世平江澄照、唱,密菴之道、洗,鉢衆底、参叩勤確、時年三十也。未,幾

嚴県西 る松源を自号としている。長じて仏教を思慕し、二三歳のとき沙弥となって五戒を受け、 子稽古略』巻四の「杭州景徳霊隠禅寺禅師名崇岳」の項も比較的詳しいことから、その事跡が大まかに知ら と伝えている。崇嶽については幸いに陸游 餘杭県の径山 れる。「松源禅師塔銘」によれば、崇嶽は処州(浙江省) 「塔銘」に「松源禅師塔銘」が存し、 ○里の 能仁禅院 霊石山教忠崇報禅寺 (後の興聖万寿禅寺)に上山して楊岐派 (霊石寺)で雲門宗の癡禅元妙(一一一一一一六四)に参じ、 『松源和尚語録』巻末にも「塔銘」として収められている。また (字は務観、号は放翁、一一二五─一二○九)の『渭南文集』 龍泉県松源の呉氏の出身であり、 (大慧派祖) の大慧宗杲に相見している。その後 出身地 台州 さらに杭州 (浙江省) 黄 の地名であ 巻四〇

隆興二年(一一六四)に三三歳でようやく杭州 座を勤めた後、 (浙江省) る。 大悟徹底して印可を得たのである。その後、 は 明州の天童山 西安県の西山烏巨乾明禅院において虎丘派の密庵咸傑 (一一八一一一八六) に相見して久しく随侍 州 (福建省) 諸刹に歴住している。 において最晩年の虎丘派 侯官県の乾元禅寺において楊岐派の木庵安永 の応庵曇華 (臨安府) 崇嶽は咸傑が霊隠寺に勅住するのに随侍し、霊隠寺で第一 銭塘県の西湖湖畔に存した白蓮律寺で得度剃髪して (一一〇三一一一六三) のもとに投じて器重 (?——一七三) に参じた後、 崇嶽 は 刑

に住持したのを知って、三○歳の頃に崇嶽のもとに参じたとされる。淳熙一一年の時点で年齢が三○歳であ 黄を奉じて杭州銭塘県の北山景徳霊隠禅寺に入院している。 しており、『松源和尚語録』 嶽は常州江陰軍(江蘇省)江陰県の君山報恩光孝禅寺、廬州無為軍(安徽省)廬江県の冶父山実際禅院、 ったとすると、普巖が出生したのは紹興二五年(二一五五)かその前年であった計算になろう。 月のことであるが、「運菴禅師行実」によれば、 崇嶽が蘇州 鄱陽県の東湖薦福禅院、 (江蘇省) 長洲県の陽山澄照禅院 巻下「臨安府景徳霊隠禅寺語録」 明州 (浙江省) 慈渓県の香山智度禅院、 普巌は淳熙一一年正月に崇嶽が平江府 によれば、 慶元三年(一一九七)六月五日に 蘇州呉県の虎丘山雲巌禅院 (蘇州) の陽山澄照寺 その後、 八四 死を歴住 饒州

年時 も明記されていない。 めていたらしいことが知られる。崇嶽が無為軍すなわち廬州廬江県東北二〇里の冶父山実際禅院に住 によって編集されていることが知られるから、少なくとも普巖がその前後に崇嶽の門にあって侍者などを勤 ちなみに ては、 『松源和尚語録』巻上「無為軍冶父山実際禅院語録」は「参学普巌等編」とあり、 『松源和尚語録』や ただ、「運菴禅師行実」には「光宗の紹煕改元庚戌秋九月、 「松源禅師塔銘」あるい は 増 集続伝燈 録 饒の薦福を董し、 などの禅宗燈史に 参学の普巌 持した 師を引 7

りの公案であるだけに、崇嶽のもとで実地に参究しているものと見てよいであろう。 集続伝燈録』に収められているが、とくに「密庵破沙盆」の古則は普巌にとって法祖に当たる密庵咸傑ゆか いう一○首の古則公案に対する頌古が収められている。この中で「趙州布衫」の頌古は『続伝燈録』 と伝えているから、これに先立つ数年前には冶父山に住持しているはずであり、 『運庵和尚語録』「頌古」には普巖の作として「世尊降生指;;天地;」「初祖見;;梁王;」「心不;;是仏;智不;;是 て悦衆に居らしむ」とあり、崇嶽が饒州 普巖が崇嶽のもとで如何なる問答商量をなしたのか、残念ながら機縁の語句などは伝えられていない 「狗子無,仏性,」「洗鉢盂話」「百丈野狐」「趙州百骸一物」「青州布衫」「芭蕉拄杖子」「密庵破沙盆」と の末年頃に普巌は参学の侍者として冶父山の上堂語の筆録編集に従事していたことになろう。 の東湖薦福禅院に住持したのを紹煕元年(一一九〇) およそ淳熙年間 九 月のこと や『増

幸いにも崇嶽の語録である『松源和尚語録』巻下「偈頌」には、

|普岩維那|

冶父門庭索索、東湖風波甚悪、知心能有「幾人」、萬里秋天一鶚。

0) 事の一つであり、寺内の修行僧を掌握管理する職位であるから、当時、 という普巖に与えた偈頌が載せられている。これは廬州冶父寺の崇嶽のもとで侍者を勤めた後、 は 擢 薦福寺で維那 饒州 就いて参禅学道に努め、 時期に何らかの理由で普巖が会下を去る際に与えられたものであろう。冶父は廬州の冶父寺のこと、 しているものと見られる。この偈頌は 湖薦福寺のことを指しており、 (紀綱)として崇嶽を助化した普巌を送る際に与えた餞別の偈頌にほかならない。 維那の要職を勤めて修行僧を束ねていたことが知られる。 「運菴禅師行実」にも引用されており、 いずれも崇嶽が化導を敷いた禅刹であり、 崇嶽は普巌の力量を認めて維那に抜 おそらく夏安居を終えた秋 普巌がこの両寺で崇嶽 饒州 維那 は六 (n) 東湖

知ってくれる真の知己として認めており、このときすでに普巖が崇嶽の印記を得ていたことが窺われ 寺を離れるのに際して崇嶽が普巌に与えた偈頌と見られる。崇嶽は普巖のことを「知心」すなわち我が心を 内容ということになろう。ただ、このときはいまだ崇嶽のもとを正式に辞したものではなく、 に似て水辺に棲んで急降下して獲物の魚を取る鷲鷹目の鳥であり、その俊敏なさまに普巖を準えている。 た「万里秋天の一鶚」とあるから、普巖が崇嶽のもとを辞したのが秋の頃であったことが知られ、鶚とは鳶 であったと見てよく、何らかの事情で維那の要職を辞して席下を去るのに際し、崇嶽が餞別に詠じて送った 冶父寺では侍者として上堂語を編集しているわけであるから、 普巌が維那として活躍してい たのは 時期、

## 松源崇嶽の嗣法門人について

史や宗派図に載せられている崇嶽の嗣法門人について一通り整理しておくことにしたい。中国の禅宗燈史で 明代初期の ところで、禅宗燈史や宗派図には松源崇嶽の嗣法門人をどのように伝えているであろうか。つぎに禅宗燈 『続伝燈録』巻三六に「霊隠崇岳禅師法嗣一十二人」として、

原道禅師・瑞岩雲巣岩禅師・虎丘蒺藜曇禅師・北海心禅師・諾庵肇禅師 石岩禅師〉・瑞岩光睦禅師 金山善開禅師 〈鎮江金山善開禅師〉・道場普岩禅師 〈瑞岩少室光睦禅師〉・天目文礼禅師 〈湖州道場運菴禅師〉・華蔵覚通禅師・ 〈明州天童山天目禅師〉·雪竇大歇謙禅師 龍翔希璉禅師 洲龍 净慈谷

という一二人の法嗣を挙げており、この中で天目文礼 同じく明代初期 『増集続伝燈録』 巻二には 「霊隠松源嶽禅師法嗣」として、 (滅翁、一一六七—一二五〇)までが見録となっている。

四明天童滅翁文礼禅師・湖州道場運庵普巖禅師・ 鎮江金山掩室善開禅師・華蔵無得覚通禅師 · 温州江心石巖希璉

師 台州瑞巖少室光睦禅師 湖州道場北海悟心禅師・四明雪竇無相範禅師 台州瑞嚴雲巣嚴禅師 四明雪竇大歇謙

禅師 杭州浄慈谷源道禅師 ·蘇州虎丘蒺藜曇禅師 · 諾庵肇和尚

どの禅宗燈史が編纂されているが、それらにも普巌の章はそのまま継承されている。 という一三人の法嗣を挙げて見録している。 その後も明末清初に陸続として『祖燈大統』 Þ 『五燈全書』

福円爾 つぎに中国や日本に残る宗派図の類いには、 (辨円、 国師、一二〇二一一二八〇)が日本に将来した東福寺所蔵『宗派図』(『禅宗伝法宗派図』 崇嶽の法嗣は如何に伝えられているであろうか。 下の東

禅師・ 掩室開禅師・毒果願禅師・諾庵肇禅師・雲巣岩禅師・運庵岩禅師・ 谷源道 禅師・大歇謙禅師・道場心禅師・ 秋浦月禅師 無得通禅師・ 蒺藜曇禅師・ 焦山範禅師 には

「松源岳禅師」

の法嗣として、

名が見られない上に、 とあり、 であり、 如何なる素性の法嗣なのかが定かでない。 一三人の法嗣の名を挙げている中で、 毒果□願と秋浦□月という二禅者は逆に他の史料に一切その名が挙げられていない 普巖の名は五番目に列している。ここにはいまだ天目文礼の

番に、 した『仏祖宗派之図』 また『韓国仏教全書』第七冊には高麗国の破庵派の無学自超 が収められているが、 そこには 「松源岳禅師」 (渓月軒、 の法嗣として右から二段につづいて順 妙厳尊者、一三二七—一四〇五) が筆写

禅師・ 北海心禅師 天目礼禅師・大歇謙禅師・掩室開禅師 ·若菴肇禅師 ·少室睦禅師· 谷源道禅師· 蒺藜曇禅師 雲巣岩禅師 無礙通禅師 運菴岩禅師 石室

蔵される南北朝後期から室町初期に著されたと見られる『仏祖宗派之図』では「松源岳禅師」の法嗣として とあり、 二人を載せる中で普巖は八番目に名が挙げられている。 同じく愛知県一宮市の長島山妙興寺に所

護聖

右 から順

師・少室睦禅師・

蒺蔾曇禅師

石室建筑

禅師

天目礼禅師・大歇謙禅師 ・掩室開禅師・無碍通禅師・ 雲巣岩禅師·谷源道禅師 ・運菴岩禅師・北海心禅師

とあり、 その順番こそ相違するものの、 自超のものと同じ一二人を載せる中で普巌は七番目に名が挙げられ

ている。 。仏祖宗派之図』と同じく元代にまとめられた宗派図に基づいているのであれば、 日本で著された宗派図で崇嶽の法嗣に無明慧性の名を記していないのは一見不可解であるが、 慧性や蘭渓道隆の名が 韓国

見られなくとも問題はないのかも知れない。 東京都世田谷区上野毛の大東急記念文庫に所蔵される南北朝期の 『仏祖正伝宗派図』 には 霊隠松

の法嗣として右から順番に、

雲巣道岩・雪竇無相□範・顕慈諾菴師肇・浄慈谷源至道・金山掩室善開・江心石嵓希璉・雙塔無明慧性・雪竇大歇 華蔵無得覚通・天童滅翁文礼・虎丘蒺蔾正曇・南明不菴了悟・道場北菴悟心・道場運菴普岩・瑞嵓少室光睦 ·瑞温

派 とあり、 の古篆周印が刊行した『仏祖宗派図』では 五人を載せる中で六番目に普巖の名が挙げられている。また応永二五年(一四一八)八月に夢窓 「霊隠松源崇岳」の法嗣として右から順番に、

華蔵無得覚通・天童滅翁文礼・瑞岩少室光睦・道場運庵普岩・金山掩室善開・雪竇大歇仲謙・雙塔無明慧性

四では 「霊隠松源崇嶽」の法嗣として右から順番に、

七人を載せる中で四番目に普巌の名が記されている。一方、

江戸初期の

『正誤仏祖正伝宗派図』

巻

とあり、

天童滅翁文礼 室光睦・江心石嵓希璉・保福晦岩□暉・ 〈天目樵者〉・雪竇無相□範・顕慈諾菴師 雪竇大歇仲謙·雙塔無明慧性·南明不菴了悟 肇・瑞岩雲巣道巌・道場北海 悟心・ 虎丘蒺蔾正曇・華蔵無得覚 浄慈谷源 至道

源崇

通・金山掩室善開・道場運菴普巌。

道巖 れてい とあ 無明慧性・滅翁文礼・不庵了悟・晦岩□暉および在俗の陸游という一九人の法嗣の名が知られ、 も十二世紀末から十三世紀前半に浙江や江蘇の禅林を中心に化導をなしていくわけである。 ŋ, 運庵普巖・無得覚通・蒺藜正曇・無相□範・石巖希璉・谷源至道・大歇仲謙 六人の法嗣が列記されている中で、 いずれにせよ、これらを総合すると、崇嶽には掩室善開・ 宗派図の記載 の事情ではあろうが、 少室光睦・毒果□ 普巌は最後に名が挙げら 北海 願 悟心 · 諾 蓭 彼らは 秋 師肇・雲巣 浦 月

法弟に当たる禅者であるが、 みに洪州 あるから、 の孟猷の後序にも「予見,|松源無、恙時、楽、称||参学弟子光睦与,|大純恵足。今恵足以,|其師語録 は このほかに宗派図に載らない松源崇嶽の法嗣として『松源和尚語録』 さらに大慧派 (江西省) 崇嶽には恵足という法嗣も存し、『松源和尚語録』 其嗣恵足会、、释其平生之言。 の北磵居簡はその詩文集である 義寧州仁郷の黄龍山崇恩禅寺に住持した一翁慶如は密庵咸傑の法を嗣いでおり、 恵足とともに『松源和尚語 黄龍一翁禅師、 『北磵続集』「題跋」におい 録 又撮 の編集に貢献してい の編集刊行に尽力したことが知られる。 ||取其玄要、集為||一編|| とあり、 冒頭に載る譙令憲 (回菴) |来求レ序||と 同じく汲郡 の序文に ちな

#### 跋...雲頂演和尚法語。

成 松源声益宏者、 松源岳公在山冶 日落星冏、後生向 東南、 演帰 父、 三西北、 |雲頂| 三禅者、 明、 四明嚴少瞻、 果安在哉。後生不」知 開居山雲居。 咸所,,仰止。演与,開、道仝気合、 為二力居多、 岳 神母 、 蜀僧南来、 剡中浩然深、 得二一言半句 ||両公優劣\ 詣」演問」津、 則用」力多而功少、 則月公所」蔵、 莫」逆」於心、蓋自謂、 帰 必令」往川雲居。 =制中。 后在」薦福、 卒以不、寿。 贓物見在 今月禅師法語在」焉、 香厳・寂子不!相干、一語諧謔、 成都演 松源価独高、 広安開、 適前輩掩」光、 抑知」善知識、 眼

う跋文を残しているが、そこにも貴重な普巖の動向と松源下の法嗣 「跋||雲頂演和尚法語|」についても書き下し文を示してみるならば、 の一人の事跡を伝える記事が見られ およそつぎのごとくなろう。

優劣を知らざれば、則ち月公の蔵する所、贓物、見に在り。 開は雲居に居す。 逆らう莫し。 光を掩い、 して深ければ、 の演・広安の開、 抑そも善知識を知ること、眼は東南を観、意は西北に在らば、果して安くにか在らんや。後生にして両公の 日落ち星冏るが若し。後生、明に向かうは、咸な仰止する所なり。演と開とは、道仝じく気合し、 冶父に在るに、 蓋し自ら謂らく、「香厳・寂子、相い干わらず、一語の諧謔、遂に呉越と成る」と。演は雲頂 則ち力を用うること多くして功少なく、卒に以て寿しからず。松源の価の独り高きは、 蜀僧の南来せんとして、 尤も能く其の声を大にす。 四明の巌少瞻、帋襖中に録し、 演に詣でて津を問わば、必ず雲居に往かしむ。今、月禅師の法語 松源の声益ます宏きことは、三禅者、 一言半句を得て、 淛中に帰る。 力の居多を為す。 后に薦福に在るに、 適に前輩 に焉れ 心に

尚法語<sub>|</sub>」によって普巌や善開とともに成都□演の評価もきわめて高かったことが窺われる。 ことにほかならない。一方、成都の演について詳細が何ら辿れないのは遺憾であるが、この「跋」雲頂演 寺に住持してなした法語に対し、同じ四川出身の居簡が寄せた跋文である。そこに松源崇嶽の門下を代表す この中で少瞻巌とはいうまでもなく普巌のことであるが、広安の開とは崇嶽の高弟として名高い掩室善開 る三禅者として四明出身の少瞻□巖と成都出身の□演と広安(四川省) 出身の□開の名が挙げられてい これは成都 (四川省) 出身の□演という禅者が成都府 (四川省) 金堂県南五〇里の雲頂山 (石城山) の雲頂 、 る。 禅

和尚語 また「月禅師」とは後に善開の法を嗣いだ石渓心月 巻下に 付録される「新添」には「雲頂演和尚送||石谿出、関見||雲居掩室和尚 (仏海禅師、一一七七?——二五六) のことであり、 |法語」が収められて

おり、

その法語において、

与」渠友善い 月侍者、 相従既久。一日謂」予曰、近聞,,,衲子輻,,湊雲居、 但見,,其喫飯屙屎、 鼻直眼横心 而不」知…其為…何人」也。 亦願効川瞎驢越」隊、 汝若具」眼、 可否。 行自辨」之。嘉定戊辰季秋、 予謂」之曰、 僕雖下在

円禅師、七七一一八五三)の門下に輩出した香厳智閑 雲□演という禅者のことであり、かつて崇嶽のもとに在った善開と紫雲演は、 七—八八三)の二大士に比せられている。 と記されている。したがって、この法語を記した雲頂寺の□演とは、普巖や善開と同門に当たる松源下の紫 (襲燈禅師、・一八九八)と仰山慧寂 あたかも唐代の潙 (小釈迦、 智通禅師 Ш 大

すべきことを勧めている。おそらく紫雲演は崇嶽のもとで善開のみでなく普巌ともかなり親しい道交を結ん に先師崇嶽のもとで法友であったことが知られ、その人となりや風貌を心月に語っており、自ら善開に参学 を聞き、 でいたものであろう。 しく侍者を勤めていた心月は洪州(江西省)建昌県の雲居山真如禅院で善開が盛んに化導を敷い また嘉定戊辰の季秋とは嘉定元年(二二〇八) 九月に当たっており、このとき雲頂寺の紫雲演 善開に参禅したい旨を紫雲演に願い出ている。紫雲演が語るところによれば、 紫雲演は善開ととも てい のもとで久 る情報

## 運庵普巖と雲巣道巖

ともに崇嶽の法を嗣い ないし□岩ということになり、 ま一つ興味深い事跡として、松源崇嶽のもとに運庵普巌のほかに雲巣道巌 で活躍していることであろう。 単に巌禅人・巌首座などと記されている場合、 普巌と道巌であるから、 両者の何れを指すのかきわ 両者はともに略 (巌獃) という禅者があって、 一称す

て紛らわしい存在であったことになろう。

崖円悟が編集した『枯崖和尚漫録』巻下「雲巣巌禅師」 普巖と道巖の両者が直接に深く関わったという記事は存してい の項に、 ないようであるが、南宋末期に大慧派の枯

睦州擔、板。 訓学無、倦、且能折、節下、士、慰藉良厚、雋彦帰、之。 三世如来只管看。運庵曰、此語酷似二父翁松源。 惟有,,趙州老漢、向,,火爐頭、拈,,起香匙火筯、東撥西撥、 開爐日示、衆云、 忽撥,,得一塊。恰是饒州景徳、 是句亦剗、 非句亦剗、 雪峯

という興味深い記事が存している。ここに挙げられる雲巣巌禅師が道巌のことであり、そこに同門の普巌 0

ことも記されているのである。便宜上、この文章の書き下しを示すならば、およそつぎのごとくなろう。

の景徳、 漢のみ有りて、火爐頭に向って、香匙・火筯を拈起し、東撥西撥するに、忽ち一塊を撥い得たり。恰かも是れ饒州 雲巣巌禅師、 爐の日、 人家の壁角頭、 衆に示して云く、「是句も亦た剗り、 訓学して倦むこと無く、且つ能く節を折りて士に下る。慰藉すること良に厚く、雋彦、之れに帰す。 多年の破磁碗にして、三世の如来、只管に看るのみ」と。 非句も亦た剗る。 雪峯は毬を輥し、 運庵日く、「此の語、 睦州は板を担う。惟だ趙州老 酷だ父翁

崖漫録』 また道巌は相手を持て成すことが懇ろであったため、多くの俊傑の学徒がその門に参集したとされる。 た普巖が師父崇嶽の示衆のごときであると絶賛したと伝えている。内容からすれば、 が住持した禅寺としては蘇州呉県の穹窿山福臻禅院や台州(浙江省) なく、すぐれた人物に会うと自らの殻に縛られず、謙ってこれに交わることを信念とした人であったらしい 道巌はその事跡が定かでないが、 では一〇月一日 の開爐日の示衆のことばが載せられており、 蘇州 (江蘇省) 出身の禅者であったものらしく、参学辨道に倦むことが 黄巌県の瑞巌淨土禅院が知られる。『枯 道巖の是非を絶したことばを伝え聞 普巌や道巌が開堂出 道巖

られ、両者はあたかも松源下の「二巌」とも称すべき存在であったといえよう。 巖は崇嶽のもとに在る頃から同じく法諱の下字に「巖」の字を持つ道巖の存在を常に意識していたものと見 してまもない頃の記事と見られ、道巌の示衆を普巖のもとに届けた門人が存したものであろう。 おそらく普

おそらく『雲巣和尚語録』には普巌との道交を伝える記事も存したものと見られ、その散逸が惜しまれてな らない。 直後には 法嗣である無準師範を高く評価して台州の瑞巖寺などにおいて門下の第一座に招いている。道巖が示寂した ちなみに道巌は法叔に当たる破庵祖先の『破菴和尚語録』に跋文を寄せていることが知られ、また祖先の 『雲巣和尚語録』も編集刊行されており、師範が法従兄に当たる道巌の語録に跋文を寄せている。

う記載が存しており、かつて鎌倉円覚寺の仏日庵に道巌の自賛頂相が将来所蔵されていたことが知られる。 おそらく松源派か破庵派の禅者の誰かによって道巌の頂相も日本禅林に将来されたものであろう。 直接に関わってはいない。ただ、興味深いのは『仏日庵公物目録』「一、諸祖頂相」に「雲巣〈自賛〉」とい このように道巌は普巌にも勝ると劣らない禅者であったと見られるが、残念ながら日本僧や日本禅林とは

# 参学期における諸禅者との交友

して「大藏主号;|鏡中;」「寄;|天目礼書記閩回;」「寄;|太白幸首座;」 という諸禅者との交友を伝える三首の作 また時期については明確でないが、『運庵和尚語録』「偈頌」には普巖が参学期に詠じたと見られる偈頌と

最初の「大藏主号||鏡中|」の偈頌とはつぎのような作である。

#### 大藏主号;鏡中。

孤光不」堕;有無間、碧落衝開万象寒。撲破果然亡;朕跡、従教大地黒漫漫。

鏡中大は台州府城の巾子山報恩光孝禅寺や蘇州呉県の虎丘山雲巌禅寺などに住持したことが知られる。 て蔵主の要職に就いていたことが知られ、普巖はこの人の道号に因んで偈頌を詠じているわけである。 に与えた道号頌である。普巖がどこで鏡中大と知り合ったのかは定かでないが、当時、鏡中大は大刹にお 「鏡中」という道号に因んで、朕迹を絶した大円鏡中のありようをもって鏡中大を称えている。ちなみに ここにいう大藏主とは大慧派の拙庵徳光の法を嗣いだ鏡中□大のことであり、 その道号に因んで普巌

寄:天目礼書記閩回。

爪牙消息露,三山、 勘破曾郎想不」難、一嘨帰来千嶂暁、菸莵不」似,,旧時斑。 第二番目の「寄;;天目礼書記閩回;」の偈頌とはつぎのようなものである。

参学した後、饒州(江西省)の東湖薦福禅寺などで崇嶽に参じて法を嗣いでいる。文礼はさらに諸 交友を結び、両者は互いに道交を深めていたのであろう。 を巡礼した後、建康府(江蘇省)上元県東北の蒋山太平興国禅寺において大慧派の浙翁如琰(仏心禅師、一一五 て来たのに際し、普巖が寄せた作である。文礼は杭州臨安県の阮氏の出身で、明州阿育王山の拙庵徳光らに 1—二二五)のもとで首座として分座説法している。その間、 ここにいう天目礼書記とは、普巌と同じく崇嶽の法を嗣いだ松源派の滅翁文礼(天目樵者、一一六七—一二五 のことであり、 崇嶽のもとかで書記を勤めていた文礼が閩すなわち福州(福建省) おそらく普巌は崇嶽のもとで年少の文礼とも の地 (三山) から帰っ 地に祖塔

寄」太白幸首座。 第三番目の「寄」太白幸首座」」の偈頌とはつぎのような作である。

糞火堆頭潦倒身、且無;;花鳥閙;;芳春、 口辺白醭心如、銕、甘作 二叢林不義人。

嗣である冰谷□衍・石林行鞏・横川如珙・雪蓬慧明らが普巖の法嗣の虚堂智愚と関わり深いことから、『天 普巖とも交友を結んでいたのであれば、それなりにすぐれた器量を持ち合わせていたものと見られる。 用浄全に参学していた頃に関わった禅者かも知れないが、大刹であった天童山の首座に就いたほどの人物で あるが、幸首座が如何なる人物なのかはいまだ明確にしていない。あるいは普巖が希夷とともに天童山 目礼禅師語録』にもおそらく文礼と普巌との交友を伝える偈頌などが収められていたものと推測される。 た様子が知られる。とりわけ、かつて文礼には『天目礼禅師語録』が編纂されたことが伝えられ、文礼の法 このように限られた偈頌ではあるが、普巌が大慧派の鏡中大や同門に当たる滅翁文礼らと道交を結んでい この偈頌は明州鄞県の太白峰すなわち天童山景徳禅寺で首座を勤めていた□幸という禅者に与えたもので 0

### 母の死と四明の運庵

ところで、「運菴禅師行実」によれば、 甞在,這隱、分座接納、 ミェ」示寂、以;」所、伝白雲端禅師法衣再頂相 | 授与。師却、衣受、像。倩||破菴師叔 | 請、賛、 創」卷于四明、 即運養也。請」師居」之。台州般若北磵簡公、 以 \_ 母 故 |回」郷。 北磵簡公作,長句,唁出、叢林至」今咏」之。寧宗嘉泰二年壬申秋八月、 普巌が松源崇嶽のもとで参禅学道した動向につづいて、 製山勧請疏 江湖伏,,其識,矣。

という記事が載せられている。最初に普巖が霊隠寺の崇嶽のもとで首座 と記しており、普巖が崇嶽の請により霊隠寺の首座として大衆 を接化したことが記されているが、この点は東陽英朝も『宗門正燈録』にて「松源後住 (修行僧)を指導したとする。 (第一座) として分座説法して学人 一時期、

杭州の霊 『松源和尚語録』 のもとを辞して諸山歴遊などをなしたものの、 隠寺に陞住した後、 巻下「賛仏祖」には崇嶽が詠じた頂相の自賛がいくつか載せられているが、残念ながら普 首座として分座説法して崇嶽の接化を支えていたことが知られる。ただし、 再び崇嶽のもとに戻って随侍したことになり、

詩句を作って弔い ついで普巖が母の死を聞いて郷里に帰ったことが記されており、 (唁い)の意を示したことが伝えられている。実際に居簡の法を嗣いだ物初大観 帰郷に際して大慧派の北磵 居簡 が長編

―一二六八)が編集した『北磵外集』「偈頌」には、つぎのような興味深い偈頌が収められている。

巌に付与したものは存していない。

巖首座母死、帰,,自霊隠、以¸此唁¸之〈運菴和尚〉。

曠達、回」首一会儼然在、将:此深心,奉:塵刹。 望断,,霊山,消息絶、不,,復倚,門吹,,白髪、或従,西向問,,帰程、 臘月蓮花随」歩発。霊山上首翻」途轍、臨」喪不」哀非

でに東陽英朝も この七言八句の偈頌が「運菴禅師行実」にいう居簡が詠じた「長句」に当たるものであろう。この点はす 『宗門正燈録』巻一〇の「湖州道場山運庵普岩禅師」の章において、

花随,歩発。霊山上首飜,途轍, 北澗外集有ヒ岩首座母死帰;「自霊隠」之偈。「云、望断」[霊山」消息絶、不」「復倚」門吹」「白髪」、或従」西向問 臨」喪不」哀非,,曠達、 回」首一会儼然在、 将:此深心;奉:)塵刹。 |帰程 臈月蓮

と指摘している。霊山の上首すなわち霊隠寺の崇嶽のもとで首座を勤めていた普巖が母の死を知って首座の

慮すれば、 の崇嶽のもとで首座を勤めていたのは四○代後半の頃に当たり、 職位を辞し、 このとき母親はすでに七○歳をかなり越えていたものと見られる。 弔い のため に四明に帰省するのに際し、 居簡が餞別に送った作にほかならない。 しかも普巖が杜氏の嫡男でなかった点を考 普巌が霊隠寺

しかも同じく北磵居簡は

『北磵外集』「偈頌」において、

45

||四明|(松源以||法衣 頂相 授レ巌、 却」衣受!!頂相、 請

屣`直饒滅;;却不伝底` 大庾嶺頭提不」起、 盧老蒙山俱失利、 争似、莫、遭、渠鈍置。 破菴一語如、雷霆、 後人不以解以革 三前非、 逓相欺誑真児戯。老嚴不¸負」霊山記、 聾者有」耳那得」聞。 若謂」不」聞越」 颺..下金襴 |情量| 蹉 如二弊

という偈頌も残しており、 この偈頌の存在もすでに英朝が 『宗門正燈録』で、

堂大人相

岩不、負、「霊山記、颺、「下金襴」如、弊屣、直饒滅、却不伝底、争似、莫、遭、渠鈍置。 又有ヒ送灬岩運菴帰‥四明・之偈聾云、 若謂」不」聞越、清量、蹉、過堂堂大人相。題注云、松源以、法衣頂相、授」岩、 大庾嶺頭提不」起、 盧老蒙山俱失利、 後人不、解、革:前非、 却」衣受||頂相、倩||破菴賛 破菴一語如二雷霆、 逓相欺誑真児戯。 聾者有」耳那 老

請うたような崇嶽に対する祖賛のことばは載せられてい 祖先に請うたとされ、 崇嶽が普巖に法衣を授与せんとしたことをいう。しかも普巖はこのとき崇嶽の頂相に対して賛を法叔の破 三八―七一三)と蒙山慧明 と指摘しているところである。 の当たりにしていたものらしい。ただし、残念ながら破庵祖先の した際、 普巌は法衣を辞退し、 居簡の偈頌にも「破菴の一語、 (道明、 居簡の伝えるところによれば、崇嶽が自らの法衣と頂相を普巖に授けようと ただ頂相のみを受け取ったとされる。居簡は六祖慧能 四品将軍)との大庾嶺の故事を引いており、 雷霆の如し」とあるから、 。 な い<sup>④</sup> 『破菴和尚語録』 霊山の記とはここでは霊隠寺 居簡も祖先の賛を実際に を通しても法姪の普巖 (盧行者、 大鑑禅師、六 庵 Ħ 0

Ш [広利禅寺で東 物初大観が本師 の居簡の伝記を記した『物初賸語』巻二四 (東堂) の拙庵徳光や住持の秀巌師瑞 (?——::::::) に参学した記事につづい 「北磵禅師行状」によれば、 明州 阿育王

已而之;;霊隠;見; 一松源嶽・ 息菴観、 観復命掌」記。 嘉泰二、 出,,世于台之般若、辦香供,,拙菴

嘉泰三年 (一二〇三) に台州天台県西北二〇里の般若禅院

(護国寺) に出世開堂する以前

と記されており、

四明一」という二首の偈頌を詠じて直接に普巖に書き与えたのであろう。 する際にもその場に居合わせ、先の「巌首座母死、帰,,自霊隠、以,此唁」之〈運庵和尚〉」と「送,,嚴運菴帰,, 結び、縁に応じて偈頌を認めているのであろう。居簡は普巖が母の訃報を聞いて霊隠寺の崇嶽のもとを辞去 居簡は霊隠寺に赴いて晩年の崇嶽に参じており、さらに崇嶽の後席を継いだ楊岐派の息庵達観(二二三八―一 のもとでも書記を勤めていることが知られる。おそらく居簡は霊隠寺の崇嶽のもとで普巖と道交を

その後、俗兄の杜仲喬(喬仲とも)が創建した郷里明州(四明)の庵に居し、これを運庵と称したことから、

普巌は運庵または運菴を道号として使用するようになったものらしい。「運菴禅師行実」によれば、 師の兄喬仲、 菴を四明に創す、即ち運菴なり、師を請して之れに居せしむ。 台州般若の北磵簡公、 勧請の疏を製す。

ている。この疏文は幸いに『北磵文集』巻八「疏」に、

とあり、

台州天台県西北二〇里の般若禅院

(護国寺) の住持であった北磵居簡が勧請の疏文を製したと記し

巌少瞻住||其兄杜仲喬菴|疏。

邦、落落掃、箕裘之業。平生嫌、仏不、做、袖、手蔵、鋒、 恭惟某人、曾分;;半座、 伯氏吹」塤、仲氏吹」篪、 略露二一斑。将軍數」虎而不」矣、声名益振、 静聞二逸響。 楊氏為」我、墨氏兼愛、 行止非一人所、能、 横制 - 頹瀾。 諸子索」車而出」戸、 随 把」茆寄;|罔」極之思、一枝託 レ機応」変。 童穉何知。 **穉穉去...父母之** 

が寄せた疏文である。 として載せられており、これは普巌がその俗兄である杜仲喬の草庵すなわち運庵に居住するのに際して居簡 いま、これを書き下してみるならば、つぎのようになろう。

巌少瞻が其の兄杜仲喬の菴に住するの疏。

茆を把りて極まり罔きの思いを寄せ、 伯氏は塤を吹き、 仲氏は篪を吹き、静かに逸響を聞く。 一枝もて飛ぶに勧むの翼を託す。恭しく惟るに某人、曾て半座を分かち、 楊氏は我れが為めにし、墨氏は兼愛し、 横に頽瀾を制す。

**穉穉として父母の邦を去り、落落として箕、裘の業を掃う。平生は仏を嫌いて做さず、手を袖にして鋒を蔵す。行** ぼ 一斑を露わす。将軍は虎を躾て侯せずして、声名は益ます振い、諸子は車を索めて戸を出で、 童穉、 何ぞ知らん。

止は人の能くする所に非ず、 機に随い変に応ず。

として半座を分かって後、運庵に居住するのを拝請している。 喬とすべきであろう。伯氏は杜仲喬を指して塤は燻で土笛のこと、仲氏は普巖を指して篪は竹で作った横笛 杜仲喬と記されていて相違している。何れを是とするかは問題もあろうが、より確実な『北磵文集』 った次男であったことになろうか。この偈頌では居簡は普巖を字の少瞻をもって称しており、霊隠寺の首座 か二番目の意であるから、杜仲喬が家を継いで父母の業を担った長兄であり、普巖は出家して父母の邦を去 のことであって、長兄と次弟が親しく笛を演奏し合っているさまに準えている。伯は長兄であり、 問題なのは普巖の実兄の名であって、「運菴禅師行実」では杜喬仲とあるのに対し、『北磵文集』の疏では 仲は次と の杜:

一方、別に居簡は『北磵外集』「偈頌」においても、

**苛!|嚴運菴!** 

という作を残しており、親しく運庵に居住する普巖に偈頌を寄せている。この偈頌も普巖に対する貴重な史 正伝若在二瞎驢辺、 報慈打底錯流通、挙ュ家大小都詐ュ聾、人人詐得十分似、検点将来牛馬風。阿師不ュ入;;者保社、真尚不ュ存那忍ュ詐 開」眼堂堂誤川天下。

料であり、書き下してみるならば、およそつぎのごとくなろう。

嚴運菴に寄す。

の風。 報慈は打底から錯って流通し、 阿師は者の保社に入らず、真は尚お存せず、那んぞ詐りを忍ばん。正伝、若し瞎驢辺に在らば、眼を開 家を挙げて大小都て聾を詐る。 人人、詐り得て十分似たり、 検点し将ち来たる牛馬

堂堂として天下を誤らす。

寺の開山となった松源崇嶽 持する以前、 寄二嚴運菴二 | 瞎驢辺滅却」の故事を引き、普巖が崇嶽の正伝を真に得たことを称えたものである。 居簡は普巖を単に「巌運菴」と称するのみで住地などを記していないことから、おそらく普巖が諸刹に住 いまだ運庵に居住していたときに寄せた作であろうと推測される。報慈とは晩年に顕親報慈 の偈頌は崇嶽が顕親報慈寺の住持を経て示寂した後に、 (老聵翁)のことであり、最後の二句は臨済義玄(慧照禅師、?—八六六)に因む(3) 居簡が普巌に寄せた作と見られる。 したがって、この

# 鎮江府の大聖普照禅寺への出世

寺に開堂出世している。「運菴禅師行実」には、 開 禧二年 (一二〇六) 三月に普巖は鎮江府 (江蘇省) の本府 (丹徒県) に存した寿邱山 (寿丘山) の大聖普照禅

後代児孫、 可」貴可」賎。 陞座拈香、祝聖畢。次拈香云、此香堪」笑又堪」悲。剛把||愁腸|説||向誰|、 冶父山前曾落節

開禧二年丙寅春三月、

師在|蘇臺宝華、受|鎮江大聖請|出世。拈」衣云、

箇様皮毛、千化万変、黄梅鷲嶺、

漫自流伝。

千鈞之重一毫釐。尽、情拈出供、養前住,,臨安府景徳霊隠禅寺,松源老師大和尚, 用酬…法乳之恩。

請を受けたことが知られる。おそらく普巌はこの頃には明州の運庵を離れて蘇州の宝華寺に入り、 持の依頼で何らかの職位を勤めていたものと見られる。 と記されており、このとき普巖は蘇州呉県西南三○里の宝華山智顕禅院(宝華寺)において大聖寺入院の招 ときの住

乾隆 一五年(一七五〇)に刊行された 『鎮江府志』巻二〇「寺観」の「丹徒県」によれば、 寿丘山大聖普

照寺について

吐、洪暢、賜、号円音大師、為、三十六路講師、被、命至、寺、 塔院於此山之上方、以奉,,僧伽像、名曰,,普照。 命,,僧暁堂,大加,修飾,。正徳辛未、 在,,郡城寿邱山巓。宋高宗故宅也。至、陳剏、寺名,,慈和、宋号,,延慶。先、是泗州有,,僧伽塔。 監察御史謝琛、 元僧祖満、 創:一楚山閣、〈趙孟頫書」額〉。 属:推官史魯;分,寺。 講,, 梵書、築,, 半山亭、 後隙地建,宗忠簡公祠、寺今廃。 扁日:|開演長生御講。 至正中、 西丛 一僧法喜、 紹興中、 明初、

僧伽像も奉安されている。 二八―七一〇)を祀る僧伽塔が建ち、 若干ながら遅い感が存している。 建されて慈和寺と名づけられ、北宋代に延慶寺と号されている。寺内には泗州僧伽 字は徳基、一一〇七―一一八七、在位は一一二七―一一六二)の故宅であったとされる。古く南朝の陳代に伽藍が創 と記されている。大聖普照寺は鎮江府丹徒県(郡城)の寿邱山に存しており、 普照寺に開堂出世しているわけである。このとき普巖はすでに五○歳を越えており、 ま、古刊本 『運庵和尚語録』 普巖は師の崇嶽が示寂して数年を経た開禧二年三月に招請を受けて由緒ある大聖 の侍者元靖編 南宋の紹興年間(一一三一一一六二)には山 「鎮江府大聖普照禅寺運庵和尚語録」 時期、 の上方に塔院が建てられ の部分を全文にわたっ 初開堂の年齢としては (証聖大師、 南宋の皇帝高宗 泗州大聖、六 (趙 7

て示すならば、およそつぎのようになる。 ただし、() 内は流布本との異同を示している。

鎮江府大聖普照禅寺運庵和尚語録。(運菴和尚佳鎮江府大聖普照禅寺語録)

師開禧二年三月初八日、平江府宝華山受」請入寺。

(1)

二門。豁;開戸牖、直出直入、鮎魚上;竹竿、俊鶻趂不」及。

泗洲殿。 出,,現楊州、坐,,断寿丘、脚跟不,点,地、 贏得一身愁。 不;,是冤家,不、聚、頭。

ワン帖。馬頭回、牛頭没、一字入;公門` 九牛車不ኌ出。ク丈。日面月面、霹靂閃電、直下来也、急著ኌ眼看。

払っ衣。 箇様皮毛、 千化万変、 黄梅鷲嶺、 謾自流伝。 後代児孫、 可レ貴可レ

坐而不」住、 住而不」坐。 滴水生、氷、因、風吹 少火。

丈、縦,横虎穴魔宮、倒握,吹毛、直下殺,仏殺、沮、Eヲ爽(杖)。総龍象衆、当,観,第一義。師云、鼓声未,動、此座未,陞、 馬大師、 陞座拈香。祝聖畢、次拈香云、 勾賊破ゝ家。進云、 師云、此去西天十万程。進云、向上還有」事也無。 供養前住二臨安府景徳霊隠禅寺一松源老師大和尚上 南岳譲和尚。 倒握||吹毛、直下殺」仏殺」祖、正与麼時如何。師云、崖崩石裂。進云、一義。師云、鼓声未」動、此座未」陞、好箇古仏様子、莫」有||知」時別」官 僧礼拝。 師唱:|誰家曲、宗風嗣:|阿誰。 此香堪」笑又堪」悲。剛把二愁腸,説,向誰。 冶父山前曾落節、千鈞之重一毫釐。尽」情 師云、今日失利。 師云、馿事未、去、馬事到来。 師云、 用酬:法乳之恩; 一東二冬、叉手当胸。進云、学人不」会。師云、江 莫」有11知」時別」宜底1麼。 遂就」座。甘露諾庵肇和尚、 進云、莫;是松源的子東山正伝 今日小出大遇去也。 白槌云、 横担

世出世間、 向、別有:|来端、妙転綿綿、甚生標格。直得、三世諸仏・六代祖師、 乃云、衝,|開碧落、万象平沈、喝,|散白雲、古今独露。全彰,|意気、不、在,|躊躇、撒、火飛、星、 承,,誰恩力。還委悉麼。万方有」慶帰,,明主、 又見黄河一 度清。 只眨 得眼。 到一者裏、推不」進」前、 擡↘眸万里。鞠 拽不」退」後 <u>=</u> 其 趣

打」刀須二是邠州銕? (紹) =漢。師拈云、龍驤虎驟、玉転珠回、裂;;破古今、白珪無¸玷。雖;;然坐致;;太平`,要且未¸能;;剿絶。擊閩王請;[羅山]陞堂。山歛¸衣顧;[視大衆]、便下座。王近前執;;山手;云、霊山一会、何異;]今日。山云、 弘子。 将謂你

白槌云、

諦観法王法、

法王法如是。

法眼。 於提二一機一示中一境上崖崩石裂、 離,四句 納僧家如」龍似」虎、 |絶||百非、清寥寥白滴滴、 飄風驟雲、 百川倒流、 直透;,万重関、不、住;,青霄外。千手大悲提不、起、 阿誰奈..何得你。有時拈..一茎草、作..丈六金身、有時吹..一布毛、伝..正 為,,,仏祖梯航、作,,人天榜様。与麼告報、還有,,人検点,,麼。卓,,拄杖,云 爍迦羅眼莫||能窺。至|

復挙上琅琊和尚問 見」利而忘」義、 |法華和尚 故君子之道鮮矣 近離」甚処」公案ら 師拈云、 尽謂琅琊被,,法華干戈、争知法華被,,琅琊勘破。 雖然、

- (3) 謝 者知 = 両 序 上堂。 風雲合迊、 龍虎交馳、 進 退、 各適 =其宜。 叢林烜赫、 慧命 流 輝、 寿丘 面皮厚多少、 惟 通
- (4) 上堂。 仏 本光瑞如 入院数日来、 人事開異関、 両脚走如 烟、 眼不」見」鼻孔。 大聖(図) 師 聞得出来、 道 |箇希有。 何故。 過去燈 明
- (5)淮東帰上堂。 流向 西西 帰来出 丢 迦葉貧、 阿難富。 出去帰来、 南天台、 北五臺。 目前包褁、 満面塵埃、 禹力不」到
- ⑥上堂。挙ႊ霊雲見∴桃花,悟道頌、 玄沙云、 諦当甚諦当、 敢保老兄未」徹在。 師云、 同坑無,,異土、决定有, 疎
- (7)松源先師忌日拈香。近」之不遜、 遠之則怨。 見在諸菩薩、無」義無」情、 可」貴可」賎。 年一度雪,深冤、畢竟無,人是的.
- (8) 上 堂。 過去諸如来、 斯門已成就、 一槌擊砕。 今各入二円明、 風火交煎。 未来修学人、当上依 - 如是
- (9) 琅琊蒙谷和尚至上堂。故人方外来、相見便(事) 寿丘与麼道、也是与」賊過」梯。 応 同気相求。 西河師子在小汾州。 相見便相悉、 倒、指三十年、 道義同二一 日 \_。 **鐵**壁銀山、 十分狼藉。 直得、 同 声 相
- (10) 上 堂。 唇. 師云、 曹山因 毒攻」毒、 僧 問 楔出 清税孤貧、 刺楔、 老曹山不 乞師賑済。 -::識(別) 山召云、 那裏是者僧喫」酒処。 税署(黎) 僧応諾。 山云、 青原白家三盞酒、 喫了猶道未」沾
- 人であったと見てよく、 大聖普照禅寺運 菴和尚住鎮江府大聖普照禅寺語録」となっており、 流 布本 禧 「運菴 二年の当時から普巖に随侍していたことになり、 庵 和尚語録』 和尚語 侍者として上堂語録の編集に尽力していたことになろう。 録 では鎮江府の大聖普照禅寺における上堂語録が侍者元靖編であるが、 を編集した侍者の元靖については、残念ながら如何なる禅者なの 古刊本とは相違している。 もっとも早くから普巌のもとに投じた門人の一 『運庵和尚語 録 か定かでない 0) 表題 鎮江 がが 運

住

江の大聖寺に到った普巌は晋山 泗洲僧伽を祀る泗洲殿が境内の主要伽藍の一つとして存していたことが知られる。 あって、大聖普照寺には寺名のごとく唐代初期に泗州 ついで泗洲殿・方丈と歩みを進めている。とりわけ注目されるのは二番目に泗洲殿で法語を唱えている点で でに郷里明 にお 13 て請を受け、 **、州の運庵を離れて宝華寺に席を置き、首座など何らかの職位を勤めていたものと推測され** 鎮江府の大聖普照禅寺に入寺していることが知られる。 開堂の式を挙行しており、入寺法語では最初に三門から法語を始めており (江蘇省)治の西の大聖普光王寺 おそらく普巌はこのときす (普照寺)に住持した

に表明している。このとき白槌師を勤めたのが同じ鎮江府丹徒県の北固山甘露禅寺の住持であった同 えている。 庵 師肇(元肇とも)にほかならない。『枯崖和尚漫録』巻下「諾庵元肇禅師」 さらに普巖は方丈での法語を経て、法堂に赴いて拈帖・拈衣の法語を唱え、須弥壇 法座に上って祝聖の拈香をなした後、嗣承香を炷いて霊隠寺の松源崇嶽の法を嗣いだことを世間 の項には の前に到って法語を唱 門の

堂」とは普巖が勧募のために淮東すなわち淮水以東の安徽・江蘇の諸地に赴き、 を得たことが知られる。おそらくこの頃から師肇は善開とともに普巖とも交友を結んでいたものであろう。 とあるから、 際になされ 眼不>見||鼻孔|| Ш 一号である寿丘山に因む自称にほかならない。④「上堂」では ま た (3) 昔諾庵与||開掩室|結 忌日拈香」は先師の松源崇嶽の忌日(八月四日) たものであり、 師肇 |両序|上堂」と8「上堂」では普巖は自らを「寿丘」と称しているが、これは大聖普照禅寺の と述べて住持として慌ただしい日々を送っていることを門下に告げている。 は郷関や俗姓などが定かでないものの、 」伴参」松源。源亦不」倦」針劄、故尽」其妙、是不」可」無」賢師友」也。足」為」後学法。 ここでも満面に塵埃を浴びながら勧進に邁進してきたことを述べてい になされたものである。(9)「琅琊蒙谷和尚至上堂」 掩室善開と伴を組んで松源崇嶽に参じ、 「入院数日来、人事閙閧閧、 檀信の施物を得て帰 両脚 (5) 淮 走 その 如烟、 東帰 (7)Ш 松松

は滁州 旧 知であったことが窺われるものの、残念ながら蒙谷が如何なる系統に属しているのか、法諱も定かでなく のもとに到って旧交を温めた際になされた上堂である。上堂の内容からすると、 西南 一〇里の瑯琊山 (琅琊山) 開化禅寺(瑯琊寺)の住持であった蒙谷和尚が大聖普照寺の普 普巖と蒙谷は三〇年来の

方、『運庵和尚語録』の「法語」には、守徳という禅人に示した法語が載せられてい

#### 示二守徳祥人

如

《何なる素性の禅者であったのかなども明確でない。

埋;没自己、亦乃鈍;置先宗。莫、恠;寿丘多口、你自冷地相度。 似||与麽||出家行脚、似||与麽||提||持正令||也。只救||得一半|。況或三咬両咬咬不」断、 呼喚不」回」頭、於|仏界魔界刀山火聚、出没変通、自由自在。滅||却臨済正宗、瞎||却正法眼蔵。似||与麽|操」志立」身 引...衆盲、相牽入...火阬。若是箇殺、仏殺、祖底漢、便乃逆風揚、塵、衝波激浪、(坑) 末後拈華微咲。至||於西天此土祖祖聯」芳燈燈分」焔、無」非」提||持箇事。不」妨透頂透底、(花)(笑) (花)(笑) (笑)如『大日輪昇』「于虚空、無』所』不』燭。只為『情生智隔想変体殊』故、労『我黄面老師〕』四十九年東説西説如『大日輪昇』 于虚空、無』所』不』燭。只為『情生智隔想変体殊』故、労『我黄面老師〕』四十九年東説西説 朝游,|羅浮、暮帰,|檀特。羅籠不,|肯住 依前打:,入骨董袋裏,去。 截鉄斬丁。

この法語の中で普巌は 普巖からそれなりに期待されていたもののようであるが、惜しむらくはその後の動向が伝えられていない。 ていることから、最初期の参学門人ということになろう。法語の内容からすると、守徳は参学がかなり進み、 なされた法語であることが知られる。禅人の守徳についてもその素性は定かでないが、大聖普照寺で参随し 「寿丘の多口を恠しむこと莫かれ」と述べているから、これも寿丘山 の大聖普照寺で

#### 示:.龍華会首韋徳通

同じく『運庵和尚語録』の「法語」には、

抱道之士、 根器不」同、 挙措有レ異、 凡出」言吐」気、 千聖莫」知,,趣向。縦是釈迦弥勒、 亦難二近傍。 |転生死

作,|涅槃般若、喚,|什麽,|作,|直指単伝、喚,|什麽,|作,|生死根塵、喚,|什麽,|作,|天堂地獄。大咲一声、天回地転。 出家之志、袖、軸炷、香、 者哉。不」見、蟾首座問 適辺事未」寧、 向川未」開」口以前、 蟾云、 方有||少分相応|。稍胸中礙膺之物不¬除、妄相陞沈不¬歇、要¬擬||向上宗乗、如||掉¬棒打¬月。 補;|於常住||者多矣。晩年之間、究;|竟向上一段光明、為。|敵;|生死,|昭;|破昏暗||超。|出三際。| 乃是不」虚 ||他蹤跡||不」得。蓋命根一断、 米価湧貴 · 逆順 是則是、只道,得八成。山云、首座作麼生。蟾云、 |摒||却旧時窠窟、一||躍龍門、飛||騰雲漢、至||不可説不可説香水海、那辺猶有||餘地、豈止敵||生死 是非・塵労煩悩、 求、語、警策。書、此昭示云。 捏一定咽喉、 |洞山、仏真法身、 而会中 -供||辨米麦|不」輟。蓋会首処士韋徳通、 則彼此有、光、 転見力量弥著、 猶若;虚空、応、物現、形、 到::大安楽之場、了無::餘事。日銷 堪¸為;¡従上爪牙後世亀鑑¡者也。 確乎其不」可」抜。豈止虚而霊空而妙。 如川井覰」驢。看他古徳漆桶相挨、 如一水中月、作麼生說一箇応底道理。 正因出家、 ||万両黄金、亦未レ為||分外。 正因修行、 余丙寅歳季秋、 如…青天轟…一 正因操履 来掃」洒是刹。 便乃生」風起 山去、

二年のことであり、この法語も大聖普照寺でなされたものであることが判明する。したがって、普巖が蘇 という龍華会の首処士(会首)を勤めた韋徳通という人に示した法語が収められているが、そこに「余、 のと見られる。首処士の韋徳通についてはその事跡が全く知られないが、抱道の士として仏法に深く帰依 入院したのはその年の季秋九月のことであった事実が確かめられる。 の宝華寺で請を受けたのは開禧二年三月八日のことであったわけであるが、 寅の季秋に、来たりて是の刹を掃洒す」と自ら述べている。 俗の徒で、 おそらく大聖普照寺の寺内に弥勒菩薩を祀る堂宇が存し、そこでなされた仏事法会であったも 普巖の信認も厚かったことが窺われる。 丙寅の年とは普巖が大聖普照寺に入寺した開禧 龍華会とは弥勒菩薩に因む龍華三会の 実際に住持として大聖普照寺に 丙

ずれにせよ、

普巖が大聖普照寺に住持していた期間が具体的にどれほどであったのかは、

『運庵

和尚

55

辿れない を考慮すれば、 0) 「鎮江 のが実情である。ただ、普巌が「示」龍華会首韋徳通」」において入寺した時期を述懐していること 府大聖普照禅寺運庵和尚語録」がきわめて限られていることから、 比較的に長く大聖普照寺の住持を勤めていたものと推測される。 上堂 0 配 列からでは

## 真州天寧報恩光孝禅寺への入寺

ば、 清の光緒一六年(□八九○)に刊行された『重修儀徴県志』巻二○「祠祀志〈祠寺院観庵〉」の「寺」によれ 実」には単に「移||真之天寧・湖之道場|」と記されているにすぎず、その間の事情については定かでない。 真州の天寧報恩光孝禅寺について、 r V で普巌は真州(江蘇省) 儀徴県の天寧報恩光孝禅寺(天寧万寿禅寺)に住持してい るが、「運菴禅師 行

増..建殿堂塔廊。 名。西有5井、名1慧日泉。南渡後、迭経1兵火、寺塔俱燬。明洪武、僧法剛復建。永楽初、 塔後。宋崇寧中、僧道堅復建、 加 天寧万寿禅寺。申志云、 易以二金錐。後漸頹落。 嘉靖中、 在||県治東南澄江橋西。始||自唐景龍三年、泗州僧建||仏塔七級、以鎮||白沙、創||永和 僧会復衡重修。增二飾重門、巍二然叢林之勝。嘉靖四十四年、 賜二名報恩光孝禅寺。政和中、 順治間、 衆商江漢吉等重修 改二天寧禅院。 後有:|楞伽庵、 浮図災。 智韶継葺;宝塔、道常 蘇子瞻嘗於」此写」経故 僧法成・法晟、

と簡略ながら変遷が伝えられてい 泗州の僧が七層の仏塔を建て、永和庵を塔の後に創建したことに始まる。 合県に当たっている。この寺は真州儀徴県治東南 に僧道堅が復建し、 報恩光孝禅寺の名を賜っており、 る。 真州 は長江を挟んで南京 !の澄江橋の西に存したとされ、唐の景龍三年 政和年間(一一一一一一八)に天寧禅院と改め (建康府) の北岸に位置し、 北宋の崇寧年間 現今の南 (七〇九) に

北宋末期から南宋初期の頃には曹洞宗の宏智正覚の高弟である長蘆道琳(道林)が住持している。宋の南遷 して以降、兵火によって寺塔がともに焼失し、明の洪武年間(一三六八—一三九八)に僧法剛によって復建さ られてい は辛うじて存続して禅寺として機能していたものであろう。 れたと伝えられるが、南宋代にも伽藍が維持されていたことは普巖の記事などによって判明するから、 一○三六—一一○一)が写経した楞伽庵があり、また寺の西には慧日泉という井戸が存したことが知られる。 だ霊泉道堅のことを指しているのかも知れない。天寧報恩光孝禅寺の後方には蘇軾 る。道堅については定かでないが、 あるいは臨済宗の大潙慕喆 (真如禅師、?——一〇九五) (字は子瞻、 の法を嗣

巖が門下の学人に「智」の一字を系字として与えているものと見られ、 ったと推測される 智能についてもその事跡が定かでない。ただ、普巖には虚堂智愚のほかに智密の名も知られることから、 ところで、『運庵和尚語録』の「真州報恩光孝禅寺語」は侍者の智能によって編集されているが、 智能も普巖の得度を受けた小師であ やは

古刊本 『運庵和尚語録』の 「真州報恩光孝禅寺語」についてもその全文を挙げておくことにしたい。

真州報恩光孝禅寺語。

**寸語。** 侍者智能編

(1)拈、帖。令不,虚行、箭不,虚発、倘或躊躇、二九十八。

(2)歳日上堂。挙、 日日是好日、 僧云、 非二意気、明教鏡清、 為二什麼 謝||師答話。清云、鏡清失利。又僧問||明教、新年頭還有||仏法||也無。教云、 僧問 |鏡清| 却無。 新年頭還有,,仏法,也無。清云、 二俱失利。有\問\報恩新年頭還有;仏法,也無\ 拈,挂杖,便打。 教云、張公喫」酒李公酔。僧云、老老大大、龍頭蛇尾。教云、今日失利。 有。 僧云、 如何是新年頭仏法。 清云、 何故。 僧云、 元 年年是好年、 正啓 師拈云、

狐精見解

- (3) 上 堂。 則是、 天上人間知幾幾、 ||黄檗示レ衆云、 者僧一問不以将来、 汝等諸人、 尽是噇酒糟漢公案。 黄檗通身是泥水。 師拈云、 洞門無」鑰、 劔閣崔嵬、 風露高寒、 且非 |人世| 是
- (4)冬至上堂。卓,,, 挂杖,云、 倍膺三戩穀。 一陽生也、 喝一喝。 樹頭驚起双双魚、 俗気未」除 石上迸出長長筍。 靠...拄杖.云、 即日伏惟、 両序高 人 現前
- (5)上堂。季春漸暄、 箇箇擡」脚不り起。 且道、 鳥啼花笑。 利害在 恒河沙数見聞覚知、悉皆了了。 ll什麼処。金屑雖b貴、 落」眼 成レ翳 因」甚西天老凍膿、 総被二声色転却、 致
- (6) 上堂。 一葉落天下秋、一塵起大地収。臨済掌,,黄檗、 南泉喚」趙州。 開、口不、在、舌頭上、 夜濤催 を発 = 海 南 舟

となってお 期間はきわめて短期間に限られていたものらしい。 真州 の天寧報恩光孝禅寺における上堂はわずか六度しか収められておらず、 b, 明確に「語録」と記されている。 流布本 『運菴和尚語録』では「真州報恩光孝禅寺語録 普巌にとってこの寺での住! 持

ら、 より足掛 上堂は おいて普巖は自ら「報恩」と称しており、「報恩」をもって自称していたことが知られる。ただ、② ており、 上堂が年月日順に配列されているとすれば、少なくとも普巖は年末に真州の天寧報恩光孝寺に入寺して 初の①拈帖は入寺に際しての法語の一つであるが、 月、 け三年にわたって住持を勤めてい わずかに帖を拈じた際の法語のみが収録されている。 (4) 「冬至上堂」は一一月、 た計算になろうか (5)「上堂」は季春三月、(6)「上堂」は秋になされたものであるか 真州の天寧報恩光孝寺では大部の入寺法語は また天寧報恩光孝禅寺では(2) 一歳旦上堂」に 略され 歳日

短期 にある に限 ずれにせよ、 5 れていたことになり、 「擡」脚不」起」という語句や(6) 真州の天寧報恩光孝寺における住持期間は 実質的に 「上堂」にある「開」口不」在:|舌頭上:」という語句は 一年半あまりにすぎなかったのかも 「真州報恩光孝禅寺語」に依るかぎりきわ 知 n な ちなみ 本師 (5)の松 8 É

源崇嶽 を意識した指導方法を用いていたことが窺われて興味深 「松源 三転語」に示されることば の引用にほかならず、 普巌が日頃から学人接化において

# 金山龍游禅寺への遊歴と虚堂智愚の随侍

開 [を訪ねていることが知られる。 『虚堂和尚語録』 巻末「行状」によれば、 その後、 普巖は真州天寧寺の住持を退き、鎮江府(江蘇省)丹徒県の金山龍游禅寺に赴いて同門の掩室善

にて「後在」金山、 天寧報恩光孝寺を退いて鎮江府の金山に到り、同門の善開を訪ねたときに、そのもとに在った同じ明州出 文煥に参じ、さらに杭州銭塘県の南屏山浄慈報恩光孝禅寺で同じく宏智派の中庵重皎に参学している。 氏の出身であり、 とあり、 の智愚と知り合ったわけである。このときの消息は智愚自身が『虚堂和尚語録』巻四 智愚の器量を重んじ、 は宏智下の自得慧暉(1〇九七―1一八三)の法嗣であり、重皎は同じく宏智下の石窓法恭(1一〇二―1一八 の高弟である。その後、智愚は鎮江府丹徒県の金山龍游寺の善開のもとに投じており、善開は一見して 道過||金山|| 掩室和尚一見甚器重、通夕与語無」|倦。是時運庵師祖、謝||事真之天寧|、解后語話、 虚堂智愚が初めて普巌と邂逅してその門に投じたときの経緯を伝えている。智愚は明州象山 選|| 逅運庵先師、招過|| 雲上| 」と述懐していることによっても確かめられる。 郷里象山県の普明律寺で出家した後、 日夜に問答商量を交わして倦むことがなかったとされる。そんな折りに普巖が真州の 明州奉化県の雪竇山資聖禅寺で曹洞宗宏智派の雪竇 一双林夏前告香普説 見山其気字不り凡。 県の

志』巻三「方外」の「宋」などにも善開の項が存しているものの、

普巖と同門に当たる松源下の掩室善開については、

禅宗燈史では行実が明確ではなく、 伝記的な記事はほとんど存してい

59

幸いに『枯崖漫録』巻下「鎮江府金山掩室開禅師」の項に、

皆参禅捷径。 衲僧因二什麼一失+却鼻孔、言下領解。 為有」身、是身假合亦非」真、 鎮江府金山掩室開禅師、 僧将」経擲二于案。室復取、 平生所」接」人、独得二仏海、大昌二松源之道。 成都人也。 維摩示シ病元非シ病、 朗声誦。 遍...歴講肆、 一日、連」案僧見、其看経、問曰、 僧休去。嘉泰辛酉、 忽然不い楽、 好向二南方」更問津。 欲"出」嶺了"大事。枢使安公亦勉以」偈曰、 始赴:[廬山雲居請] 向後得」座披」衣、 室抵川番陽東湖、値川松源開」室。 未レ幾、 勅補二金山。 如何為」人。室将」経度,与 如言藍田 聞 >挙►明眼

州 麽に因りて鼻孔を失却す」と挙するのを聞いて悟道したとされる。 とから確かめられる。出家して後、善開は教学を学んでいたが、やがてこれを捨てて禅門に帰しており、 であり、この点は という記事が存していることから、 (江西省)鄱陽県城東二里の東湖薦福禅寺(薦福禅院)に到って松源崇嶽に参じ、 『北磵続集』「題跋」の「跋||雲頂演和尚法語|」においても「成都演」と記されているこ 簡略ながらその事跡を窺うことができる。 善開は成都府 崇嶽が . 明眼 (四川省) の納僧、 の人

学善開・光睦等編」とあるから、崇嶽が蘇州(平江府)長洲県西北の陽山澂照禅院 の香山智度禅院でなした上堂も善開が中心となって編集したことが知られる。 ことが知られる。同じく巻上「明州香山智度禅院語録」は「参学善開等編」とあるから、崇嶽が明州慈渓県 実際に『松源和尚語録』巻上の「平江府陽山澂照禅院語録」と「江陰軍君山報恩光孝禅寺語録」には の君山報恩光孝禅寺でなした上堂語は参学門人として善開が同門の少室光睦らとともに編集してい (澄照寺)と常州江陰県

た崇嶽の遺書が雲居山 嘉泰元年 杭州銭塘県の浄慈報恩光孝寺の住持であった曹洞宗の長翁如浄とも交流を持っている。 (1二01) に善開は洪州 の善開のもとに齎され (江西省)建昌県の雲居山真如禅院に住持しており、 てい る。 50 その後、 善開 は鎮 江 府丹徒県の金山 翌年八月に示寂 龍游 が禅寺に 善開 の門下

とになる。 いで帰国している。 で活躍している。 には石渓心月 、浙江省)永嘉県の出身であった大休正念(仏源禅師、 (仏海禅師、一一七七?——二五六) 一方、日本の無象静照(法海禅師、 いわゆる日本禅宗二十四流の中で仏源派と法海派の二系統が善開 の名の ||二三四||一三〇六)が入宋求法して径山 一二一五—一二八九) みが知られるにすぎないが、 が輩出 į 後に心月の門下 やがて来日して鎌倉禅林 ・心月の遠孫というこ の心月の法を嗣 ?ら温!

れば、 とから、 ]演とともに普巖を加えて松源崇嶽の門下を代表する存在であったとされる。 すでに触れたごとく『北磵続集』の「跋||雲頂演和尚法語| 」によれば、 崇嶽が示寂する際に同門の少室光睦とともに後事を託された高弟として善開の名が挙げられているこ 松源下では門下を代表する重要な存在であったものらしい。 善開 しかも「松源 は同じ四川の出身である紫雲 禅 :師塔銘」によ

# 湖州道場山護聖万歳禅寺への遷住

るところである。また不釐務侍者とは侍者寮に席を置きながら侍者の実職を務めなくてよい一 で不釐務侍者を勤めており、 ほかならず、 釐務侍者となったとされる。 おり、このとき金山で普巖と知り合った智愚が随侍して道場山に赴くこととなり、途中の霅上で剃髪して不 虚堂和尚語録』 その後、 普巖は湖州 師 匠 巻末「行状」によれば「未、幾赴||道場、携、師過||霅上、薙染為||不釐務侍者|」と記されて による特別待遇の役職といってよい。 (浙江省) 雪上とは湖州呉興県治の南を流れる
雪渓の辺りのことであり、 破庵派の西巌了慧(一一九八—一二六二) 鳥程県南一二里の道場山護聖万寿禅寺(一に万歳禅寺とも)に遷住している。 智愚のほかにも虎丘派 も無準師範のもとで不釐務侍者に充て の鉄鞭允韶が密 諸河川が合流 庵咸 種の名誉職に 傑

られた例が存しているから、 普巖としてはこのとき智愚を別格で身辺に随侍させたことになろう。

愚と惟衍はともに普巖の晩年にそのもとに投じた門人であったことが知られ、若干ながら智愚の方が惟衍よ り参随が早かったものと見られる。 として普巖の上堂語録を編集していることが知られる。したがって、現今に伝えられる普巖の法嗣である智 しかも『運庵和尚語録』 烏程県の道場山護聖万歳禅寺に住持していた際、後に普巖の法を嗣ぐことになる石帆 の「安吉州道場山護聖万歳禅寺語」には「侍者惟衍編」とあるから、普巖が湖州 惟 衍 が侍者

菴禅師行実」によれば、普巌と道場山との関わりについて、 五)に開創したとされる禅寺であり、南宋末期から元代や明代にかけて禅宗十刹の第二位に列している。「運 湖州烏程県の道場山は青原下の翠微無学 (広照大師) の法を嗣いだ道場如訥が唐の中和年間 (八八一—八八

甞行道之時、 乃憩:|止于此山,薙」草卓」菴。参徒四至、遂成:|禅苑|、広闡:|法化。所」遺壊衲三事及拄杖・木屐、現今在:|影堂中。 移<sub>1</sub>真之天寧·湖之道場。盖道場開山訥禅師者、 虎再来也 猛摯之獣、 馴戢如」奉」教。 以」故学」世称二伏虎祖師」者也。 湖州許氏、目有二重瞳、垂、手過、膝抵、豫。得二心印於翠微学禅師 師従、領、詩事、宿弊為、之一革。胥曰、伏

また如訥が伏虎祖師と称せられた故事とともに、 寺内には如訥が残した壊衲(袈裟)三着と拄杖・木屐が影堂 の再来なり」と称えたことを伝えている。 と伝えている。ここでははじめに道場山の開山である道場如訥の事跡が語られており、普巖が到った当時、 普巖が住持として伽藍を一新したことから、人々が「伏虎 (開山堂) に納められていたことを伝えている。(SI)

方、 乾隆一一年 (一七四六) に刊行された『烏程県志』 巻九「寺観」によれば

護聖万寿禅寺、 県南道場山。 唐中和間、 如訥辞」師出行、 師命」之曰、逢」道即止。 訥経 =此山; 結」庵居」之。

題 其額、 為,,正真禅院。宋又改為,,妙覚寺。元豊三年、 知州事 陳侗、 奏請賜..今額。元末燬、 僧正印重建

また虞集(字は伯生、号は邵庵、一二七二一一三四八)の『道園学古録』からの引用として、

栴檀林‧蒙堂‧選僧堂\ 皆期年而成。則又求||施于達官大家\ 作||大殿‧千仏閣‧方丈|。像設荘厳、供具完好\ 而寺僧耆年之首希渭、佐,,主僧,治,,凡役、乃出、財鳩、工、作,,法堂五間・僧堂七間、又作,,庫楼・香積厨・青山堂 巳六月既望、寺灾。牧守民庶与-為;其道;者;,以為չ非;得չ人不。足、以更;新之。乃相与迎;,印公於何山、以為չ主。 居」之、頗著,霊異。五季、銭氏始建,十聖殿,以奉」仏、謂,之正真寺。 護聖万寿之号、則故宋所」賜也。 有¸加;于昔。未¸及;;三年;而成、実至順辛未某月也 湖州道場山重建護聖万寿禅寺成。住山釈正印求為」之記。按、 〈道園学古録〉 山在二郡城十里白雲峯。 唐中和中、 国家天歴己

嚴淨伏 失し、松源派の月江正印 豊三年(一〇八〇)に護聖万寿禅寺の額を賜っている。ちなみに元代の天暦二年(二三二九)六月に伽藍が焼 が結庵して後、五代に呉越の銭氏が伽藍を建立して正真禅院と名づけ、さらに北宋代には妙覚禅寺を経て元 という記事も載せている。これらによれば、湖州の郡城 (烏程県) 南一○里に存する道場山には唐代に如訥 また『扶桑五山記』一「大宋国諸寺位次」の「十刹」によれば、 (天瑞老人、仏慧定智禅師、?——I三O三)の法嗣であり、普巖と同門の無得覚通の法曾孫に当たっている。 (松月翁、仏心普鑑禅師、一二六七―?) によって重建されている。正印は松源 派

湖州烏程県護聖万寿禅寺〈運菴録、万歳寺〉。

開山如訥禅師、 ・青山堂・瑤池石山・水晶宮 号,|伏虎。伏虎道場。雲峯閣・来月軒・宜脱亭・瑤石山・嘯月亭・瑤石池・披雲亭・牧石寮

と記されており、 南宋後期には禅宗十刹の第二位に列していたことが知られる。また開山の如訥に因んで伏

尚語録』に基づいて「万歳寺」と注記されており、 虎道場とも称せられていたとされ、 山内の名勝や寺内の伽藍・旧跡の名が列記されている。 山内の勝景地や寺内の堂宇なども挙げられている。 道場如訥が伏虎と号したこと、寺が伏虎道場と呼ばれて とりわけ、 『運庵

さらに『運庵和尚語録』「安吉州道場山護聖万歳禅寺語」には、普巖が道場山でなした上堂語録として、

安吉州道場山護聖万歳禅寺語。 侍者惟衍編。

- (1)上堂。龍吟虎嘯、斗転星移、 剗…除上古風規、 開..闢今時枢要。法社自然号令、斯文可..以日新。一挙当頭、 如何敲
- (2) 上 堂。 便閉 ||却門|| 師拈云、家常添\_鉢、臨済平地活埋。太無厭生、 臨済入」京教化、 至,一家門首,云、家常添、鉢。 婆云、太無厭生。 婆婆死而不」用。 済云、 飯也未」得、 何言::大無厭生?
- (3) 上 堂。 擬議棒出。 挙、 石霜慈明、或時方丈内以,,水一盆、上劄,,一口劔、下面著,,一緉草鞋、 師拈云、巧笑倩兮、美目盻兮、 素以為」絢兮。 以 || 拄杖| 横按 |膝上| 僧入」門便指
- 草、先師之道転鈴竮。(鈴頭慈諾庵和尚至上堂。 顕慈鼻祖、諾庵法兄、 機如,,電掣、辯似,,河傾。無心相撞著、分外得,,人憎。 彼此不」堪」為」種
- ⑤上堂。山僧昨夜三更、夢中被,|一陣黒風吹|堕,|羅刹鬼国、幾乎性命不」存。頼得,|暁鐘一動、驚覚起来。 有銭家。 千頭百緒、 带、累胡達磨釈迦文 祖二閣漆桶。 堂中上座、 総少,,他一分,不、得。何故。人義尽従,,貧処,断、 開眼合眼 世情編向
- (6)松源先師塔頭拈香。断:楊岐正脉、 非」父非」子、 挟路相逢。 澗藻渓蘋相鈍置、 壊,,臨済鋼宗、赤土塗,,,牛妳、 謝郎錯認釣魚翁。 密室不」通」風。身前身後不」了、深瘞::白雲之中。
- (7) 上 堂。 師拈云、 資福示」衆云、 勾賊破上家 隔、江見、資福刹竿,便回、 脚跟下好与二三十棒。 何况過」江来。時有」僧纔出。 福云、 不」堪

- (8) 霊隠石皷和尚至請上堂。 開 使||小姪挙\衆得||箇安楽|也不定。所謂、一東二冬、叉手当胸、 無用叔祖 | 不¬会、問||霊隠松源先師 | 不¬会、道場也不¬会。幸遇|||石鼓法叔光||訪山間、必為解¬粘去¬縛、 辺。 衲僧家各有:,一則公案、籬坍壁倒、 師引座云、 宗門中有二一千七百則公案、 塞」壑填、溝、直是扶持不、起。問、仏不、会、 下、坡不、走、 号曰::古令、又為::長物。 快便難」逢。下座。 問い祖不い会、 拈起則汚:人唇歯、 同伸二攀請、 問言向来大白 抽」釘拔」楔。 且撥
- (9)開山伏虎禅師忌日拈香。老訥今朝死、老岩今日生、二倶無;[伎倆] 作也須」裂、 斯屎如何比 (驅) 有」夢不」同」床。 寅縁継」踵、 香火荒凉。 肝腸 銕
- 迎元霄上堂。 一灯然;;出百千灯、灯灯無5尽。未審、這一灯従;;甚処;出。卓;;挂杖。且不ႊ従;;者裏;出。良久云、(寶) (億) (億) (億億) (億億) レ龍去、 癡人戽...夜塘<sup>(</sup>
- (I)上堂。毀..於仏、謗..於法、不¸入..衆数、是什麼人。道場賦性匾窄、(編) 界。冷地裏有一箇瞥地、終不上孤一負老僧。 直是不、容。不、免、与,他本分草料 |擯中向他方世
- (12)冬夜。 挙▶洞山与,,泰首座,喫,,菓子,公案₺ 師云、 老洞山玷,辱宗風、 泰首座埋;没自己、 双双綉;;出鴛鴦、 千古扶持不
- (3)伏虎禅師忌日拈香。 指」柳罵」楊、 傷」亀恕」鼈。 四年承乏雲峯寺、暗写:|愁腸;|寄;|阿誰。毎ゝ到;|十一月初五、一狐疑了一狐疑。 你死我活、莫」説莫」説、サシ 一盌麁茶一炷香、 也勝,和,盲教訴瞎 故我開山伏虎禅
- (4)除夜小参。千聖不」伝底機、填」溝塞」壑。衲僧道不」得底句、 如川東村王老夜焼」銭、又作麼生。喝一喝 撫」掌。与麼与麼、 法出奸生。不与麼不与麼、 徐六担版。 如」斯告報、 戴」角擎」頭。 且不以作以仏法商量、 年窮歳尽、 命若二懸絲。 又不」作 臘尽春 |世諦流布。 回、石人 只
- 復挙ニ徳山小参不」答話」公案。師拈云、徳山平生拠。一条白棒、仏来也打、 ||得徳山|底||麼。 擲。下拄杖 祖来也打。 無」端向 = 這 僧面

致

、千妖百恠。 如」是三十年、 続山東山正脉。 我也錯商量、 三拝 一爐香。一...任傍人説 短

巖が住持していた当時か、 というわずか一五回の上堂・小参・忌日拈香が収められているにすぎないが、 用 始まっている。 れていたのかも知れない。 安吉州道場山護聖万寿禅寺語録」となっており、 だ石帆 ているのが大きく相違している点である。 惟 衍 が また道場山 一侍者として筆写編集したものということになろう。ただし、流布本 道場山における上堂では入寺の法語が収められておらず、 語録が編纂された時期に、 K おい ては(8)「霊隠石皷和尚至請上堂」と⑴「上堂」で普巌は 道場山の寺号は一般に護聖万寿禅寺であるが、 寺の名称が「護聖万歳禅寺」ではなく「護聖万寿禅寺」 何らかの事情で寺号が一時的に護聖万歳禅寺と改めら これらはいずれも後に法を嗣 直ちに(1)「上堂」から 『運菴和 「道場」 尚 録 の自称を 実際に普 では

とは師匠を同じくする同参であり、 として「顕慈諾菴□肇」と記されている。すでに触れたごとく諾庵師肇は松源崇嶽の法嗣であるから、 も師肇と相見 であり、 た顕慈寺とは、 が二箇所も存している。また『仏祖正伝宗派図』や『正誤仏祖正伝宗派図』 松源和尚語 とくに興味深 いてい の法嗣として章が存する「諾庵肇和尚」のことであり、『枯崖漫録』 る。 河 師肇は道場山 傾 録 に似たり」とあるから、 しているものと見られる。「顕慈諾庵和尚至上堂」では「顕慈鼻祖の諾庵法兄、 常州 61 のは 巻上「平江府虎丘山雲巌禅院語録」が (江蘇省)武進県東南四里の運河の南に存した顕慈永慶禅寺(古くは正勤能仁禅寺) (4) の普巌のもとを訪れて旧交を温めており、このとき普巌のもとに在った智愚や惟衍ら 「顕慈諾庵和尚至上堂」であって、 惟衍にとっては法伯または法叔に当たってい 師肇 の 方が松源下では普巌より法兄であったことになろうか。 「参学師肇等編」 顕慈の諾庵和尚とは とあり、 巻下にも「諾 四には「霊隠松源崇嶽」 る。 56 『増集続伝燈 普巌より参学が遅れてい また師肇が住持 庵元 機は 肇 録 禅 師 電 巻三に 掣 のこと の法嗣 してい 普巖 0) 0 如 項

なのかも知れない。 ることから、 実際には師肇の方が法弟に当たるものと見られるが、 便宜上、 普巌は単に法兄と尊称

ことは名高 拈香法語であり、おそらく侍者の石帆惟衍もこれに同行していたものであろう。 智愚が久しく鷲峰庵に寓居し、 北高峰に存した松源崇嶽の塔所鷲峰庵のことを指しており、普巖が鷲峰庵を訪れて先師崇嶽のためになした ま た (6) 「松源先師塔頭拈香」が収められているが、 師翁崇嶽の「松源三転語」に準えて「虚堂三転語」をもって学人を接得した 松源先師の塔頭とは杭州銭塘県の北山 後に普巌の法嗣である虚堂 景徳霊隠 禅寺

夷を持て成しているものと見られる。 ていた希夷が道場山の普巌のもとを訪れて旧交を温める機会があり、 の無用浄全の法を嗣いだ石鼓希夷のことであり、当時、杭州銭塘県の北山景徳霊隠禅寺の住持として活躍し さらに8 「霊隠石皷和尚至請上堂」が収められているが、霊隠の石皷和尚とはすでに触れたごとく大慧派 智愚や惟衍もこのとき普巌のもとで希

る。 とから伏虎祖師の再来と称えられている。 (13)また(9) 「伏虎禅師忌日拈香」も存しており、普巌は二度にわたり如訥の忌日である一一月五日に拈香をなしてい すでに触れたごとく普巌は如訥の忌日に生まれており、 開山 .伏虎禅師忌日拈香」とは道場山の開山である青原下の道場如訥 そんな希しき因縁によって道場山に住持したこ (伏虎祖師) のことであり、

期に病いを発して住持を退いたのか、あるいは忽然と示寂してしまったのかも知れないが、道場山 あり、普巖が崇嶽の忌日に拈香をなした後、 香」で突然に終わっていることであろう。 ここで注目すべきは 『運庵和尚語録』の「安吉州道場山護聖万歳禅寺語」の上堂がい 松源崇嶽が示寂したのは嘉泰二年 なぜ道場山の上堂語が終了しているのかは定か (一二0二) 八月四 「松源: でな 日のことで 先師 での上堂 忌日拈

編成からでは明確でない は かなり限られ たものしか載せられておらず、 実際に何年間ほど普巖が道場山 に住持してい たの か

道場山 拈香」で「雖⊱与::松源;同日行よ」と述べているから、 先師崇嶽の忌日拈香を行なった直後に示寂したと解されていたことになろう。示寂年時には問題もあるもの とになろうか。承乏とは適当な人材がいないために間に合わせに職に就くことであり、ここでは普巖が自ら められる。 後段で詳しく触れるごとく法嗣の智愚も『虚堂和尚語録』巻二「婺州雲黄山宝林禅寺語録」の 秋八月初四日、坐||化于此山|| とあるから、これによれば、後世、普巖は宝慶二年(二二六)八月四日に で四年間にわたって道場山(雲峰)に住持していることになり、翌年の松源忌まで五年間の住山であったこ 普巖の「安吉州道場山護聖万歳禅寺語」が155「松源先師忌日拈香」で終わっていることは事実であり、 の住持に入院したのを謙遜した表現といってよいだろう。「運菴禅師行実」では「理宗宝慶二年丙戌 (13)「伏虎禅師忌日拈香」にて普巖は「四年承乏す、 普巖が崇嶽と同じ八月四日に示寂していることが確 雲峯の寺」と述べてい るから、 その 「運菴先師忌 時点まで

## 虚堂智愚と石帆惟衍の育成

愚の高弟である閑極法雲 虚堂智愚と石帆惟衍はともに普巖にとって晩年の愛弟子であって、 るが、 と称したのは 年齢的には淳熙一二年(二一八五)生まれの智愚の方がかなり年長であったものら (間叟、 「古帆未」掛」 一二一五一?)が撰した「行状」が付されているが、 の古則公案に因むものと見られ、 ほぼ 同時期 『虚堂和尚語録』巻末に に普巌のもとに投じてい 法兄の智愚もかつて普

のもとで「古帆未」掛」の古則を参究していることが知られる。智愚の「行状」によれ

得古帆未\掛話・清浄行者不\入|,涅槃|,話\。次日入室却問、南泉斬|,猫児|,如何。 ↘教;,人下語。造;;方丈、通;;見解。声未↘絶、庵云、何不ႊ合;;取狗口;静地裏密密体取去;。 凡入室常学,古帆未、掛因緣、不、許,下語。思、之、古帆未、掛話、有,甚難、会。其実只是一漚未、発已前事、 師云、大地載不」起。庵低頭微笑。 帰」寮不」覚躁悶、

と記されており、『虚堂和尚語録』巻四「双林夏前告香普説」においても、

とかなり詳しく智愚自身が述懐していることから、その間の事情を窺い知ることができる。ところで、こことかなり詳しく智愚自身が述懐していることから、その間の事情を窺い知ることができる。ところで、ここ にいう「古帆未」掛」の古則とは『景徳伝燈録』巻一六「鄂州巌頭全豁禅師」の章に、 僧便下,,一転語,道、大地載不¸起。先師低頭微笑。雖,|然如¸是、過,|得半年、心頭依¸旧鬧、 浅話頭漸覚||通暁|。来日聞||打皷||入室。先師見||我気貌稍自不。同、却抛||下古帆未、掛話、問||我南泉斬||却猫児||山 論||量古人是非、有||甚了期。及||帰到||寮中、不」覚躁悶、忽然会。|得古帆未」掛話・清浄行者不」入」|涅槃||話ム| 其他近 語。遂担,,者一担見解、去,,方丈,呈。問声未¸絶、先師道、你何不。合,,取狗口,静地裏密密体取去。 却教..宗師倒来入..他窠子。嵓頭見..他来処、分暁便与..他闌口一築。謂。之得..人一牛.還。人一馬。。何得、不、教..人下 得」与二入室、只是不」得二下語。纔開」口、便道、你且欵欵地、不」要二茅広。室中常示二古帆未」掛因緣、纔開」口便罵。 一日在,|侍者寮,|思」之、古帆未」掛、有,|甚難」会。其実只是一漚未」発已前事、一念未」興已前事。者僧也是箇乖底' 被一人拶著、依然去不」得。 毎日只管来…者裏

問、古帆未」掛時如何。師曰、後園驢喫」草。

めり、『五燈会元』巻七「鄂州巌頭全奯禅師」の章に、

問

古帆未」挂時如何。

師曰、小魚吞一大魚。又僧如」前問。

師曰、

後園驢喫」草。

問答であり、「古帆未」掛」とはものごとがはたらき出す以前、思量分別以前の消息のことである。全奯は一 とある問答商量に因 んでいる。これは青原下の巌頭全奯 (全豁、 清儼大師、八二八—八八七) が一僧と交わした

方では「後園の驢、草を喫す」と答えて驢馬が草を喫する日常底の自在の妙用を語っている。 方で「小魚、大魚を呑む」と答えて大小や能所といった二見の対立を超えたありようを示しながら、

と見られ、その機縁に因んで惟衍は普巖から石帆の道号を付与されているのであろう。 おそらく智愚の場合と同じように、惟衍が普巌のもとで参究したのも「古帆未」掛」の古則であったもの

この二人の高弟の活躍によって普巌の名は南宋禅林に知れわたり、引いてはその門流が日本禅林にも導入繁 いずれにせよ、普巖はその生涯において智愚と惟衍というすぐれた二人の嗣法門人を育成したのであり、

## 示寂年時と後事の状況

茂することとなったわけである。

道場山を訪れて普巖の遺霊に対して親しく対霊小参を行なったものであろう。「安吉州道場山護聖万歳禅寺 請上堂」によれば、 とされている。先に触れたごとく『運庵和尚語録』「安吉州道場山護聖万歳禅寺語」の⑧「霊隠石皷和尚至 寿七一歳にして道場山で示寂したことになり、しかもこのとき霊隠寺の希夷が拝請されて対霊小参をなした 付けて対霊小参をなしたとされる。この記述によれば、普巖は宝慶二年(二三六)八月四日の松源忌に世 霊隠石鼓夷和尚、為|対小参|云」とあり、普巖が道場山に示寂した際、杭州霊隠寺の石鼓希夷が遠路を駆け ちなみに「運菴禅師行実」によれば「理宗宝慶二年丙戌秋八月初四日、坐」化于此山。享年七十有一。 は 「松源: 先師忌日拈香」で終わっているから、実際に八月四日の松源崇嶽の忌日の拈香で突然に絶た 希夷は道場山の普巖のもとを訪れて旧交を温めていることから、<br />
普巖の示寂に際

れていることが知られる。

『虚堂和尚語録』 巻二「婺州雲黄山宝林禅寺語録」には、

運庵先師忌拈香。老和尚死去二十五年、有、誰撑、門拄、戸。雖、与、|松源| ||相覩|| 直至||如今|成||莾鹵|。露冷風高秋意深、久矣無」心」薦||藜黍|。 |同日行い不レ会||松源三転語|

面

は、それより四年も早い淳祐六年(二二四六)八月四日になされているのである。 え戸を拄えん。松源と同日に行くと雖も、松源の三転語を会せず」と先師普巖のために拈香法語を述べたの を調べてみると、智愚が「運菴先師忌拈香」を行なって「老和尚、死し去りて二十五年、 年(二二五〇)の八月四日でなければならない。しかしながら、実際に「婺州雲黄山宝林禅寺語録」の配列 禅師行実」の示寂説によって、普巖が示寂して二十五回忌であるならば、この拈香がなされたのは淳祐 という先師普巖に対する忌日拈香が収められている。この上堂語録の配列が正しいとすると、従来の「運菴 誰有りてか門を撑

六月の夏安居の時期に閏月が存する年を探すと、淳祐六年(二二四六)閏四月しか存していないことが判明 閏月のために一二〇日安居であった事実を伝えていることから、淳祐年間(二二四1—二二五二)に四月から 堂」まで一○○余りの上堂・小参などが収められており、足掛け五年間にわたる智愚の活動が知られる。 このときの拈香が真に普巌の二十五回忌になされたのであれば、 拈香」をなした時期をこれに当て嵌めると、 九年(二二四九)の元宵(一月一五日)に至る足掛け五年間であった事実が明確となる。智愚が「運菴先師忌 っても定かでない。しかしながら、幸いにも「婺州雲黄山宝林禅寺語録」の二年目に当たる「結夏小参」が 愚が婺州(浙江省)義烏県の雲黄山宝林禅寺(双林)に住持した時期は『虚堂和尚語録』巻末の「行状」によ そもそも、『虚堂和尚語録』巻二「婺州雲黄山宝林禅寺語録」には「師入寺」の法語から最後の「元宵上 したがって、 智愚が義烏県の宝林寺に住持していた期間は淳祐五年 淳祐六年八月四日の運庵忌であったことが判明するのである。 普巖が示寂したのは「運菴禅師行実」に記 (一二四五) の結夏直前から淳祐

された宝慶二年八月四日ではなく、 それより四年も早い嘉定一五年(二二三)八月四日であった計算にな

寿禅寺に住持して一年を経た時期の上堂拈香として、 一方、 智愚は 『虚堂和尚語録』 巻九「臨安府径山興聖万寿禅寺後録」において、 杭州餘杭県の径山

成二途轍。秋風影裏重羅列、 運菴和尚忌日拈香。吽啜吒喇竭節、 義断情忘四十年、何時待」得」亀成」鱉。 地転天回難,,辨別、不,使,,松源省数銭、 慣」用:,|衲僧鎖口訣。同死不:,同生、特地

ということになると、年回の数え方からすれば宝慶三年(二二七)八月四日ということになり、「運菴禅 この拈香法語がなされたのは翌年の咸淳二年(二二六六)八月四日のこととなろう。咸淳二年より四〇年前 記しつつも、本稿においては普巖の示寂が嘉定一五年八月四日であったとする新説を提示しておきたい。 十五年」と記さなければならない。したがって、その何れを是とするかは判断に苦しむが、一応は両説を併 かろうか。ただし、先の嘉定一五年八月四日が普巖の命日であるならば、ここでも「四十年」ではなく「四 した「運菴和尚忌日拈香」を単純に咸淳元年のことと誤って解し、普巖の示寂年時を逆算しているのではな 行実」にいう宝慶二年八月四日の示寂とは一年のずれが生じてしまうが、概算として四〇年であるならば ということばを残している。 「運菴禅師行実」の記事は間違っていないことになろう。おそらく「運菴禅師行実」はこの径山で智愚がな 智愚が径山に住持したのは咸淳元年(二二六五)八月二五日のことであるから、

の石鼓希夷が道場山に招かれて亡き普嚴の霊前で対霊小参をなした事実が伝えられている。希夷が普巖のた 運菴禅師行実」には実際の「対霊小参」のことばは一部も収められていない。あるいは「運菴禅師行実 ところで、すでに触れたごとく「運菴禅師行実」によれば、普巖と参学期以来の道友であった杭州霊隠寺 対霊 小参」が如何なるものであったの かはその原文が何ら残されていないために定かでなく、

が著された当時、 たため、あえて「運菴禅師行実」の撰者は実際の文章を書き入れなかったのかも知れ 希夷の「対霊小参」が墨蹟のかたちなどで実際に日本国内に見聞可能な状態で残されてい

この点で興味 滦 がいのは 『断橋和尚語録』巻末「行状」に普巌の示寂に先んじた記載として、

三斤・乾屎橛話、 年十八、依二永嘉広慈院宗嗣論師」出家、 頓起||礙膺之疑。明年挈」包謁||霊隠。一夕、夷石鼓為||嚴運菴|対霊小参、 乃俗季父也。即剃髮投礼、未」期行脚。首見,,谷源道於瑞巖、聞,,室中挙 歴挙::運菴平日見処;° =麻

寂したのであり、ある一夕に希夷が亡き普巖のために対霊小参をなし、 離れて杭州の霊隠寺に掛搭し、石鼓希夷のもとで親しく参学に努めている。そんな折りに道場山 麻三斤」や「雲門乾屎橛」の公案を参究している。嘉定一二年(二二一九)に妙倫は瑞巖寺の至道のもとを 準師範 という記事が残されていることであろう。破庵派 のである。 の宗嗣に就いて出家得度し、最初に台州黄巌県の瑞巌浄土禅院において松源派の谷源至道に相見し、 日に生まれている。嘉定一一年(二二八)に一八歳で温州(浙江省)永嘉県の広慈院において論師で俗季父 普巌の平生の見処について何らかの疑団を抱いたと伝えられる。 の法を嗣いだ高弟であり、 普巖が示寂した年時は残念ながら明記されていないが、このとき妙倫は親しく希夷の小参を拝聴 台州(浙江省)黄巌県松山の徐氏の出身で、嘉泰元年(二二〇一)八月一 (無準下) の断橋妙倫(松山子、一二〇一―一二六〇)は 普巌の平日の見処を披瀝したという の普巖が示 後に無 「洞山

ている。 ており、さらに洪州(江西省)建昌県の雲居山真如禅院において普巖の門人である智愚や惟衍と交遊を持 い道交関係が背景に存したのであって、偶然の相見ではなかったことになろう。 その後、 妙倫は常州 夷の参学門人であった妙倫が普巌の嗣法門人である智愚や惟衍と触れ合う背景には普巌と希夷の (江蘇省) 無錫県青山湾の褒忠顕報華蔵禅寺に赴いて楊岐派の淳庵善浄のもとに投じ

によって知られるが、 孝寺において曹洞宗真歇派の長翁如浄に参じて問答を展開していることが『虚堂和尚語録』 て明州鄞 Ш の住持を勤めていたのは嘉定一六年(二二三) 普巖の示寂はそれ以前のことでなければならない。 妙倫 の阿育王山 はまもなく明州奉化県の雪竇山資聖寺において無準師範に参学することになるが、 広利寺に遷住している。また智愚も雲居山から浙江に戻り、 如浄は嘉定一七年 (二二三四) 秋には明州鄞県の天童山景徳寺に住持しているから、 の年末から宝慶三年(一二二七) 杭州 二月頃までであ 銭塘県の 巻末の 師 净慈報恩光 b, やが

僅か数ヶ月の間 普巖のもとを辞して諸山歴遊に赴いた時期などにも大きな矛盾を抱えることになる。 なってしまう。また「運菴禅師行実」の示寂年時を是とすると、 知り合い、 希夷の対霊小参を聞き、その後に霊隠寺を離れて無錫の華蔵寺に到り、 し仮に道場山で普巌が示寂したのが宝慶二年八月であったとすると、 同じ宝慶二年の年内か翌年宝慶三年の年頭には明州に戻って雪竇山 間に浙江 ・江蘇・江西の禅林に掛搭して浙江に戻るという驚異的な行脚修道を遂行したことに 普巖が道場山に住持していた期間や智愚が さらに洪州の雲居山で智愚や惟衍と 妙倫はこの時点で杭州 の師範を拝したことになり、 0 霊隠寺で

より数年早く嘉定一五年八月四日に示寂したと解する方がすべての矛盾が解消して妥当なのである。 証史料が存するわけではないが、以上、列記してきたごとく「運菴禅師行実」に載る普巖の示寂年時 たのも希 過程からしても、 しかし、 は雪竇山 夷が対霊小参をなしたのも、 妙倫が数ヶ月の間にそれだけの禅林を経巡ることはとても認め難いものであって、妙倫の にお 嘉定一六年から雪竇山 また智愚の参学の動向からしても、普巌は宝慶二年八月四日に示寂したと見るより、 いて侍者として 『仏鑑禅師語録』巻一「住慶元府雪竇山資聖禅寺語録」の上堂語を編集し それ 0 以 師範に参学していたものと解せざるを得ず、当然、普巌が示寂 (前のできごとと見なければならない。 (®) 本論では なお積! い遍参の 的

ものである。 には問題点が多く存することを指摘し、 嘉定一五年八月四日こそ普巖が示寂した真の忌日であったと解する

一方、駒澤大学図書館所蔵『禅林諸祖弔霊語薮』巻九「入塔」によ

為,運養和尚。北海心。

捧」骨云、個是運菴師兄一生倔強不」受,,人処分,底贓物、 麼生盖覆。二十年来坐釣¸舟、錦鱗入」手便回」頭。雲峰山水最佳処、悩∥乱春風」卒未」休 今日却来相累。 既是同」気連」枝、 未,免,蓋覆去,也。

心禅師」の章が存するが、伝記的な記載は見られない。しかし、 が知られる。北海悟心については『増集続伝燈録』巻三に「霊隠松源嶽禅師法嗣」として「湖州道場北海悟 されて後、 という普巖のためになされた入塔法語が載せられている。これによれば、 海禅師塔銘」が収められていることから、いくぶん詳しい事跡が知られる。 霊骨を墓塔に納める入塔仏事を挙行したのは松源下の同門に当たる法弟の北海悟心であったこと 幸いにも『北磵文集』巻一〇に 普巌が示寂して荼毘 「道場山

可宣 も知れない。悟心は道場山に九年間にわたって住持し、土木事業を行なって伽藍を一新したとされる。「道 には「心老住」道場」疏」が収められており、 林に名声が知られるようになり、後に普巖が住持した湖州の道場山に遷住している。『北磵文集』巻九「疏」 親報慈寺に到って晩年の松源崇嶽のもとに投じ、天童山の無用浄全に参じた後、 Щ 悟心は北海と号し、 の前後頃に示寂しているものと推測され、世寿六一歳、法臘四四齢であったと伝えられる。悟心は大慧 (仏日禅師、?——二二七)のもとで分座している。やがて悟心は明州(四明)の天王寺に開法出世して叢 禅師塔銘\_ には悟心の示寂年時がなぜか明記されていないが、 蜀の出身で俗姓は楊氏とされ、 あるいは直接に法兄普巖の意向を受けて後席を継いでいるのか 郷里の保福寺で証禅師に師事した後、三峡を下って顕 およそ紹定年間 径山に赴いて楊岐派の石

また普巌や悟心の後に道場山の住持となっており、その後、 派の物初大観が得度を受けた受業師でもあり、やがて大観は北磵居簡の法を嗣いでいる。一方、 この悟心が述べた普巖の入塔の法語は興味深い内容であることから、書き下してみるならば、およそつぎ 杭州の南屏山浄慈報恩光孝禅寺に陞住している。

運菴和尚の為めにす。 北海心。

て舟に釣る。錦鱗、手に入りて便ち頭を回らす。雲峰は山水の最も佳き処にして、春風を悩乱して卒に未だ休せ 累る。既に是れ気を同じくし枝を連ぬれば、未だ蓋覆し去るを免れず。且らく作麼生か盖覆せん。二十年来、坐し 骨を捧げて云く、「個は是れ運菴師兄が一生倔強に人の処分を受けざる底の贓物にして、今日、却り来たりて相い

雲峰とは道場山 巖が明州の運庵に居住した時期から接化が始まったと勘案すると、嘉定一五年示寂説も成り立つであろう。 とであるから、それから二〇年が経過したと解すると「運菴禅師行実」の宝慶二年示寂説に近くなるが、普 恵まれたことを意味している。普巖が鎮江府の寿丘山大聖普照寺に入寺したのは開禧二年(二二〇六)のこ 持つ大魚を手に入れ、ようやく首を廻らしたとするのは、普巖が晩年に智愚や惟衍のごときすぐれた法嗣に 悟心としては同じ松源下の同門に当たることから、法兄普巖の遺骨を入塔せざるを得ず、墓塔に納骨する一 とは賄賂や窃盗など不正な手段で得た品物のことであるが、ここでは残された遺骨のことを指していよう。 るに際し、 転語を述べるわけである。普巌は二○年にわたって学人接化をなし、黙々と釣り舟に坐しつづけ、錦の鱗を 倔強とは強情で人のいう通りにならないことであり、普巖の日頃の頑強な性格を語ったものである。 春風に心が乱されて安らかでないと心境を語っている。おそらく普巖が示寂して茶毘に付された の別称であり、 悟心としては美しい山水の佳境に恵まれた湖州の地に法兄普巌の遺骨を埋 贓物

山に住持してから、 その遺骨はしばらく寺内の祖堂に奉安されていたものと見られ、 翌年の春にか入塔納骨の仏事が執り行なわれたものであろう。 法弟の悟心が普巖の後席を継

興味深 いのは「道場山北海禅師塔銘」に悟心が四明の天王寺から道場山に赴く間 0 出来事として

如浄、在||南北山||掎角沮。勝己者、止||秀之本覚。老坡昔過」此、 |法于四明天王寺| 旧有」堂曰、三過、余為」之記。居無」何、夷・浄之沮不」行、 邇」海衲子、不」称」心而称:北海? 声猟:猟叢林中。瑞巖大同全、 所謂、 移山湖之道場。凡若干年、 三過」門老病死、一弾指頃去來今。 以 ||金山||薦||諸廟堂| 振」墜起」廃、

定一五年 定一七年(二二四)のことであるが、この記事はそれより以前、浄慈寺初住のときの出来事と見られ、嘉 場山に住持することになったと伝えられる。如浄が杭州の浄慈寺再住を経て明州の天童山に遷住したのは嘉 悟心は金山への入寺を果たすことができず、やむなく秀州 には曹洞宗の如浄が住持して国都杭州の主要寺院を管掌していたわけである。 一)に身を寄せたとされる。まもなくして希夷と如浄の沮止が行なわれなくなると、悟心は改めて湖州 る。ところが、このとき杭州に在った霊隠寺の石鼓希夷と浄慈寺の長翁如浄が相和してこれを阻止したため 禅院の住持であった仏眼派の大同道全が鎮江府丹徒県の金山龍游禅寺に悟心を住持させるように拝請してい 確でないが、その後まもなく天王寺の悟心の名が叢林に知れわたるようになった頃、台州黄巖県の瑞巖浄 という記事が伝えられていることであろう。ここにいう明州の天王寺が具体的にいずれの寺を指すの · (|||||||) の前後頃の出来事と推測される。このとき霊隠寺には大慧派の希夷が住持し、 (浙江省)嘉興府嘉興県の寿山本覚禅寺 かは 浄慈寺 0 道 明

院」というつぎのような詩偈が収められている。 方、 大同 道全は 仏眼 派の円 極彦岑の法を嗣いでおり、 『天台続集別編』巻五に道全が詠じた「題』

題..法安院。 道全〈字大同〉。

半生夢想」到山山宮、 此日殷勤興莫」窮、 寺在||煙霞空翠裏、人遊||水墨画図中。青松夾」道暁雲合、黄葉満」山秋露濃

満眼新詩酬未」尽、再来寧媳川錦嚢空。

の名が存している(64) 瑞巌淨土禅院に住持しており、『北磵文集』巻二「記」に「瑞巌開田然無盡燈記」が収められ、そこに道全 このように道全は詩僧としても知られていたものらしく、嘉定年間(二二〇七一二二四)に台州黄巌県の

う。 止があり、 収められている。 に住持し、嘉定一六年の春頃に悟心によって普巖の入塔納骨がなされたと解する方が無理が存しないであろ くなり、霊隠寺の希夷が普巖のために対霊小参をなし、その後、悟心の金山入寺をめぐって希夷と如浄の沮 塔がなされたのが宝慶三年春の頃と見るには無理が存しよう。これより数年早く嘉定一五年八月に普巖が亡 先の「道場山北海禅師塔銘」のほかに『北磵文集』巻九「疏」には居簡が撰した「心老住|道場|疏」も ずれにせよ、悟心の活動や希夷と如浄の動向などからすると、普巖が示寂したのが宝慶二年八月で、入 一時期、嘉興府の本覚寺に身を寄せていた悟心がまもなく亡き普巖の後席を継ぐかたちで道場山 悟心の道場山入院に至る記事もまた普巖の嘉定一五年八月四日の示寂説を補強するものと

運庵普巌の法語・賛仏祖・頌古・偈頌

について一通り整理しておきたい。「法語」としては「示..守徳禅人.」と「示..龍華会首韋徳通.」という二 庵 和尚語録』に収められている「上堂」と「自賛」を除く「法語」「賛仏祖」「頌古」「偈頌」

法語を収めるのみであり、すでに触れたごとくこの二法語はともに普巖が寿丘山の大聖普照寺において門人 である守徳や在俗の徒で龍華会の首を勤めた韋徳通に付与したものである。

六)と湖隠道済 ―一一七六)の法を嗣いだ門人であり、日本から到った叡山覚阿(一一四一?—?)と同門に当たっており、こ えられる。 袋和尚契此は普巖の郷里明州奉化県の大中岳林禅寺(布袋道場)に居していたとされ、弥勒菩薩の化身と称 首の仏祖賛を載せているにすぎない。仏菩薩としては観世音菩薩のみであり、「達摩大師」は流布本 0 のもとで「百丈野鴨子」の古則によって悟道したことが詠じられている。布袋和尚契此(定応大師、?--九一 ている。南嶽下の百丈懐海(大智禅師、七四九―八一四)に対しては馬祖道一(馬簸箕、大寂禅師、七〇九―七八八) 和尚語録』では「達磨大師」とあり、禅宗初祖菩提達磨に対しては蘆葉・面壁・隻履の故事などが詠じられ 風狂の禅者済顛道済と普巌は実際に霊隠寺において互いに面識が存したのかも知れない。 つぎの「賛仏祖」としては「観音大士」「達摩大師」「百丈大師」「布袋和尚」「済顛書記」というわずか五 一方、普巖とほぼ同世代を生きた済顛道済は杭州霊隠寺で楊岐派の瞎堂慧遠(仏海禅師、 (済顛、 方円叟、一一三七一二二〇九)はともに風狂の禅者として知られ、 唐末五代に活躍した布

参究したものであろう。 子無,,,仏性,」「洗,,鉢盂 翁に当たる密庵咸傑(一一一八―一一八六)に関わる公案であり、実際に普巖が崇嶽のもとでこの古則公案を に因む古則が多く、 一〇首を載せるにすぎない。世尊や達磨の故事は著名であるが、とくに趙州従諗(真際大師、七七八一八九七 つぎの「頌古」としては「世尊降生一手指」天一手指」地」「初祖見」梁王」」「心不」是仏」智不」是道」」「狗 南嶽系の祖師に限られているのも特徴的である。また最後の「密庵破沙盆」の古則は祖 |話」「百丈野狐」「趙州百骸」「青州布衫」「芭蕉拄杖子」「密庵破沙盆」というわずか

「偈頌」としては「大義渡」「大藏主号;鏡中;」「寄;天目礼書記閩回;」「寄;太白幸首座;」

「題...戢

庵居士竹亭「」「送||僧見||孟侍郎「」「乗禅者帰「蜀」「送「洪維那「」 という、 この中で「大藏主号||鏡中|」「寄||天目礼書記閩回|」「寄||太白幸首座|」についてはすでに触れたことか 僅か八首の作しか伝えら てい

ら

他の傷

**!頭について一通り見ておきたい。** 

居士 ことが知られる。 庵祖先の寿像を持参して祖先に賛語を請うたのに対し、祖先は祖賛と自賛をそれぞれ付して書き与えている 跡が定かでない。ただ、『破菴和尚語録』「法語」に「与||戢菴居士張御帯|」が存し、 にしていない。「題||戢庵居士竹亭||」は戢庵居士が建てた竹亭に題した作であるが、 はじめの「大義渡」は普巖が行脚中に到った激流の渡しのようであるが、いまだ何れ (張氏) に法語を与えていることが知られる。同じく『破菴和尚語録』「讃偈」には「戢菴居士請」賛i,済 と「戢菴居士持,,寿像,求」讃」の偈頌が存しており、 戢庵居士につい 破庵祖先がやはり戢庵 の地を指すの (済顛) の画像と破 ては か明

出身である□乗という禅者が江南から郷里へと帰るのを送ったときの作である。「送,洪維那.」 ったものらしく、 在」と述べているから、洪維那は って維那を勤めてい るが、この孟侍郎についても如何なる人物か特定できない。「乗禅者帰」蜀」は蜀 また「送||僧見||孟侍郎|| は一僧がある秋に維摩居士にも譬えられる孟侍郎に相見するのを送る内容であ 普巖にとっては法従弟に当たっていることになろう。 た□洪という禅者が普巖のもとを去るのを送る作であり、 「密庵破沙盆」の公案を究めて密庵咸傑の児孫(法孫)に当たる禅者であ 第三句に (西川) の剣門 「破沙盆有 は門下に在 (四川省)の

## 運庵普巌の頂相と墨蹟

部に揮毫された普巖の自賛には n, 財として所蔵され 京 その姿は曲录上に坐して右手に払子を持ち、 都紫野の龍宝山大徳寺には、 ている。この頂相は普巖の生前の姿を仰ぎ見ることができる点できわめて貴重なものであ 本稿の末尾に掲げた〔図Ⅰ〕の絹本著色「運菴普巖頂相」一幅が重要文化 温厚な表情ながら厳しい眼光を見せている。 また頂相の上

妙在 完全。十分狼藉難 =転処、 密在 一汝辺。 ||収拾||微風吹動碧琅玕 絵,予面 員 正中乖 帰。 踏 |飜却謝郎船| 不レ撥 万象、 火冷灰寒。 我有,,,丰子分, 誰道

徒弟智密副寺、画川予頂相一求」賛。

**旹嘉定十一年戊寅結制後三日、住|道場|運菴普嚴書。**[印] [印]

普巖 が道場山の住持として揮毫したものである。この自賛のことばは流布本 という直筆の賛語が記されており、 ていないことから確認し得ていない。この自賛は得度の小師で道場山で副寺を勤めていた智密という禅者が ているらしいが、これが「運菴」なのか「少瞻」なのか「普巌」なのかは、いまだ実物を拝観する機会を得 の頂相を画いて賛を求めたのに対し、嘉定一一年(二二一八) その部分を拡大したのが 〔図Ⅱ〕である。 の結制後三日すなわち四月一七日 『運菴和尚語録』「自賛」に これには一 一種の落款も押され

。智密副寺請。

完全。十分狼藉難,収拾、 妙在「転処、 密在 |汝辺。 絵 微風吹動碧琅玕 =予面 目 正中乖¼偏。 踏 | 飜却謝郎船、 不、撥、万象、 火冷灰寒。我有山丰子分 誰道不:

として載せられており、 の「自賛」には、この自賛は収められていないことから、流布本が編集された際に新たに収められたもので 実際に語録に収録されている点でも貴重である。 ただし、 古刊本 運 庵 和

この普巖の自賛を書き下してみるならば、およそつぎのごとくなろう。

あることが知られる。

火は冷たく灰は寒し。 妙は転処に在り、 密は汝が辺に在り。予が面目を絵き、正中に偏を乖かつ。 我れに丰子の分有らば、 誰か道わん、 完全ならずと。 謝郎の船を踏飜却し、万象を撥 十分の狼藉、 収拾し難し。

かす、碧琅玕。

徒弟智密副寺、予の頂相を画きて賛を求む。

時に嘉定十一年戊寅の結制後三日、

道場に住する運菴普嚴、

普巖は副寺の智密の名に因んで賛を付しており、

自らの頂 坊として川に落ちた父の死を契機として出家していることから、普巖の場合も杜氏の三男として父の死など 曲彔上に全てのはたらきを絶して坐する自身の姿を詠じたものであろうか。あるいは玄沙師備が謝家の三男 ここでは実際に画かれた画像を意味しようか。 を縁として出家しているのかも知れない。丰子とは豊かな容姿、福与かな姿のことであり、 ている。「万象を撥わず、火は冷たく灰は寒し」の意が定かでないが、 大師、九三五─九○八)のことであり、普巌は師備が舟を踏み倒して忽然と出家した故事をもって自らに準え の脚下にあることを示している。正偏は曹洞五位に因むことばであり、正中とは本来の面目を指し、偏とは 相にそれなりに満足していたさまが知られ、完璧に描かれていることを喜んでい 謝郎とは唐末五代に活躍した雪峰下の玄沙師備 森羅万象をそのままに受け入れて、 智密が持参した (謝三郎、

実際に

〔図Ⅰ〕の全身像や、上半身を拡大した〔図Ⅲ〕を眺めて見ると、普巖がかなり体格のよい

冒頭で智密に対して自らで転身すべきこと、仏法は自己

碧琅玕とは玉に似た美しい青い石のことであり、ここでは頂相の掛軸に吊した二つの風鎮のことを指してい は運菴と記し、法諱は普巖と記すのが正しいことになろう。 よう。 藉ぶりまでは描き切れず、 人であったらしいことが窺わ しかも普巖 普巌は末句で「十分の狼藉、 はこの頂相の自賛で自ら「運菴普巌」と署名していることから、これを是とすれば、 微風 れ、 が頂相の掛軸を吹き動かすのみであると抑えているの 普巖という法諱にも岩のごときさまが込められてい 収拾し難し。 微風吹き動かす、碧琅玕」と述べ、我が破天荒な狼 Ú るのでは 如何にも禅者ら

ら嘉定一五年八月までの四年半であった計算になり、『運庵和尚語録』の「安吉州道場山護聖万歳禅寺 月に示寂しているのであれば、普巌が道場山に住持していた期間は最も少なく見積もって嘉定一一年四月か れるだけに、この点でもやはり多くの矛盾を抱えることになろう。一方、新説のごとく普巖が嘉定一五年八 住持を勤めていた計算になり、 月に示寂 た事実が さらに注目すべきは、この頂相の自賛によって普巖が嘉定一一 したのであれば、 確かめられることである。もし仮に「運菴禅師行実」にいうごとく普巌が宝慶二年 の配列から窺える足掛け五年間の上堂語の記載とも矛盾しないことになろう。 普巌は少なくとも嘉定一一年から宝慶二年に至る九年半以上にわたって道場山 語録を通して普巖が道場山の住持を勤めていたのが五年ほどであったと見ら 年四月の時点ですでに道場山 一の住 持であ

おそらくこの普巖の自賛頂相は南浦紹明または有縁の大応派の禅者によって南宋ないし元の 紹明の塔所であった建長寺天源庵に伝わっていたものであり、 (木下藤吉郎 やがて門 羽柴筑前守、 流 W かりの大徳寺に奉安収蔵されたものであろうと推測される。 Ħ. 三七―一五九八)に伝わり、 さらに茶人の千宗易 その後、 後北条氏を経て太閤関白 (利休居士、 この自賛頂 地 一五三二| かか 5 日

を通して大徳寺に寄贈されたことが知られてい

61 ま一つ 「運菴禅師行実」にも普巌の頂相について、つぎのような記事が載せられ てい

夢菴在居士讃! |師像|日、 松源嫡嗣、 伏虎後身、 接物有」験、見地不」親。叢林沾潤恩波闊、 萬古雲峰翠色新

訥 えられている。さらに夢菴在居士は普巌が叢林を潤した法恩の広大さを述べた後、雲峰の新緑の翠を詠じて でないものの、この人には『性宗集』という著述が存したことが知られる。 和尚頂相」も日本禅林に将来されて何れかの寺院に所蔵されていたのかも知れない。 11 頂相賛では普巖を松源崇嶽の嫡嗣であり、道場山開山の如訥の後身とし、その接化のさまや見地の高さが称 る。この頂相賛が「運菴禅師行実」に収められていることから、あるいは夢菴在居士が賛を付した 偈頌」に これは夢菴在居士という在俗の徒が普巖の頂相になした賛語を載せた内容を書き記したものである。これ 「伏虎の後身」とか「万古の雲峰、翠色新たなり」とあるから、普巖が道場山(雲峰)に住持し、 (伏虎祖師) の後身ないし再来と称えられて以降の姿を画いた頂相であったことが判明し、夢菴在居士の |夢庵居士性宗集|| という偈頌が収められており、夢庵居士が具体的に誰を指すのかが定か 『虚堂和尚 語録』 道場. 一運菴 加

また普巖の法を嗣いだ高弟である智愚にも『虚堂和尚語録』巻六「仏祖讃」に、 行脚祗参:松源、 早是信」ト売 屋。 更説 |東山正伝 大似川老馬嚼」栗。 近川人情」無川面

目 引

:.得児孫

|阿轆轆

尽」力讃揚、也是鷺股割

示寂 という普巌に対する祖賛が残されている。 派の五祖法演 して一○数年ほどを経た頃の作と見てよいであろう。 (嘉禾) (東山、?——一一〇四) の天寧報恩光孝禅寺の住持を勤めていた時期に揮毫されたものということになり、 の正伝を得たことを逆説的に称えており、後半では普巖の接化のありよ 智愚が「報恩」と自称していることから、この祖賛は智愚が嘉興 智愚は普巌が行脚して松源崇嶽の法を嗣 普巖

巖の頂相はおそらく日本禅林には将来されなかったものと見られ、残念ながら現今に残されてい うを述べ、その法恩に如何に酬 いたらよい か自らの決意を語ってい る。この智愚が六言八句 の賛を付した普

を一通り紹介しておきたい。 和尚像」双幅が収められていることから、妙心寺に松源崇嶽と運庵普巖の師資を描いた対幅の頂相が存して ることが知られる。この崇嶽と普巌の師資を描いた頂相の説明として、 つぎに大徳寺所蔵の普巌自賛の頂相のほかに、実際に後世の日本で描かれた普巖の頂相について主なもの 第一に恩賜京都博物館編纂『妙心寺名宝図録』(昭和一○年刊)に「松源

松源·運庵和尚像〈紙本淡彩〉 双幅〈竪三尺一寸八分 横一尺三寸一分〉 妙心寺蔵

と記されており、 本師にほかならない。 江宗深(仏日真照禅師、 両者の頂相は縦・横とも同じ形式で描かれている。賛はどちらも大応派 一四〇八―一四八六)によって拝写されており、宗深はすでに触れたごとく東陽英朝 図 IV が妙心寺所蔵の運庵普巌頂相であって、宗深は普巖の頂相に対して、 (妙心寺派) 0 雪

||楊岐正脉、滅||臨済綱宗| 猿啼,|碧嶂、月鎖||千峯。影落,|于闐国、人在,|大遼東。応、縁淡泊、 無」分』従容。 謂 是

運菴真面目、澄潭不、許、臥、蒼龍。

右運菴祖翁自賛。 拙孫宗深、焼香九拜謹写、焉。

白黒写真なので袈裟の色などは定かでないが、袈裟には寰が存していないことから、あるいは雪江宗深の頃 という賛語を書き残している。この頂相賛のことばは古刊本 にはその原本となる頂相賛が実際に日本に伝存していたのかも知れない。この賛語を書き下して見るならば であり、 普嚴の頂相は曲彔に坐して右手に短策を持ち、左手で曲彔の端を握り締めた格好で描かれており、 流布本『運菴和尚語録』「自賛」では智密副寺の請によるものに先んじて第一番目に載せられて 『運庵和尚語録』「自賛」として一つ載るもの また

およそつぎのごとくなろう。

り。 楊岐 縁に応じて淡泊にして、従容するに分無し。是れを運菴の真面目なりと謂わば、 の正脉を断じ、 臨済の綱宗を滅す。 猿は碧嶂に啼き、 月は千峯を鎖す。 影は于闐国に落ち、 澄潭には蒼龍を臥せしむるを 人は大遼

右は運菴祖翁の自賛なり。 拙孫宗深、 焼香九拝して謹んで焉れを写す。

事情は定かでない。 賛を見ながら書き写したのであれば、そのもととなった頂相も日本に将来されたことになろうが、その間 はあくまで普巖が記した原本に基づいてか、 遠孫の宗深が拝写したものであり、 仮に宗深が普巖 の自 0

普巌頂相」であって、この普巌の頂相には賛として、 これを送って頂いたので、 かれている。この度、 ないが、松源派直系の祖師として中国と日本の祖師頂相を連ねたものであり、 て載る「松源下十祖像」の第二番目に収められた普巖の頂相である。この頂相はいつ書かれ つぎに挙げるべきは荻須純道『日本中世禅宗史』の「松源一流の禅と虚堂智愚」に建仁寺常光院所蔵とし 花園大学の野口善敬先生と花園大学国際禅学研究所の冨増健太郎氏が写真を撮 普巌の頂相のみを挙げておきたい。〔図V〕が建仁寺常光院に所蔵される 一〇人の祖師像が一括して書 たものか定かで られ

断 |楊岐正脉、滅||臨済綱宗|。 猿啼言碧 [禪] 月鎖二千峯。 影落二于闐国、 人在, |大遼東| 応、縁淡泊、 無以分 :従容。 謂 是

道場山運庵叟普巖自貽。

運庵真面目、澄潭不」許」臥」蒼

と記されており、 で描かれている上に、袈裟の環が妙心寺本と同じように存していない。末尾に 同じであって、この普巖の頂相もやはり曲彔に坐して右手に短策を持ち、 その内容は明らかに妙心寺所蔵の頂相賛と同じである。 しかも図柄もほぼ妙心寺のものと 左手で曲彔 「道場山 0 の運庵叟普巌、 端を握り締めた格好

貽す」とあるほかは、賛語は全く同じなのである。

巌の頂 は定かでないが、 じである点などを重視すれば、 ことばが明らかに普巖 れを巧みに摸写したものであった可能性も存しよう。 は両図がともに依拠した原本が中国から伝来して存していたのかも知れない。 松源 た頂相および自賛の語であるから、 妙心寺と建仁寺常光院に所蔵される普巌頂相は明らかに普巌の 相を画いた後、 運養 和 尚 全く同じ図柄で描かれていることから、どちらかが他方を摸写したとも解されるが、 像. ない 単に の作であり、 し「松源下十祖図」 『運庵和尚語録』の自賛の語を書き記したとも解される。 実際にこの画像の基となった普巌自賛の頂相が日本国内 しかも末尾に「道場山運庵叟普巖自貽」とある点、 原本が存したとすればやはり普巌晩年の姿を描い として一括して画かれ、 妙心寺と常光院のどちら 直筆自賛そのものではなく、 祖賛が付されたものであるか 0 これらも道場山 画像がより古い ただ、 この何れ たもの 画 像 0 あるい かに ということに 义 0 ものなの 柄 存 は 普巌を描 が 自賛 ほぼ ある か

本の南流 像も存し 師 いう筆書きがあり、 範 頂 か n 実際には てい 福 た画像であろうと鑑定されている。 紹 0 岡市 面 明に至る歴代 影に近似 聖 博多の横嶽山崇福寺にも「二十八祖図」として禅宗初祖 崇福寺 派 中央に普巌の半身像の肖像画が描かれ、左下段に「明兆筆」 しており、 0 ;所蔵 祖 画 師 僧である吉山 0 0 運庵普嚴頂 画像が残されており、 先に示した大徳寺所蔵の普巌自賛の頂相に見る普巌の姿とはきわめ 明 絹が 兆 しかもこの普巖の画像の表情 (兆殿司、 〔図Ⅵ〕であって、 その中の第二六番目 一三五二―一四三一)の作とは認め 普巖 0 の菩提達磨より第二八代に当たる は、 画像の右上に に伝明兆筆とされる運 日本各地に残る破庵 の筆書きが存してい 難く、 「道場 運 中 世 庵 庵 後 普巖 派 禅 って掛け 期 師 る。 0 낈 画

n

たも

のである

期に流布本が刊行される際に木版に彫られて挿入されたものであろう。ただし、その図柄は『仏祖道影』 れているが、この払子を右手に持つ上半身の画像はそれまでの版本には見られないことから、新たに江戸中 (『仏祖正宗道影』とも) に載る祖師図のごとき風貌で画かれており、自賛頂相に見る実際の普巌の姿などとは また流布本の元禄本『運菴和尚語録』の冒頭には 〔図Ⅲ〕のごとき木版刷りの「運菴禅師肖像」

全く掛け離れた肖像画であるといってよい。

将来されて所蔵されていたことになろう。あるいはこれは天童山の石帆惟衍のもとから北条時宗のもとに惟 杲、一二五一一一二八四)の廟所として名高い円覚寺山内の仏日庵には、普巖が揮毫した墨蹟が南宋か元より 内の瑞鹿山円覚興聖禅寺(円覚寺)に所蔵される『仏日庵公物目録』「一、墨蹟〈唐ゟ〉」に「運庵真跡 い。普巖の墨蹟としては先の自賛頂相しか知られていないことから、「雲洞炊」という意味が定かでない 衍の法語を持参して来日した西澗子曇あたりが将来したものかも知れないが、実際のところは何ら定かでな 洞炊〉」という記載が存していることであろう。これによれば、かつて円覚寺開基の北条時宗(法光寺殿 であり、ほかに普巖には個別の墨蹟の類いは何ら伝えられていない。ただ、一つ注目されるのは、 この普巌の真蹟が現今に残されていれば、希少な価値が存したことであろう。 日本に残る運庵普巖の墨蹟としては、先に示した大徳寺所蔵の頂相に付された〔図Ⅱ〕の自賛のみ 鎌倉山

## 参学門人について

ても一通りこれを整理しておきたい。はじめに侍者として『運庵和尚語録』を編集した門人について列記し すでに法嗣の虚堂智愚と石帆惟衍につい ては別に論じたので、つぎに普巖のもとに集った参学門

ておきたい。

どは何ら定かでない。 が鎮江府丹徒県の寿丘山大聖普照禅寺に開堂出世したときから、すでにその門下にあって侍者の って最初期の参学門人であったことになろう。ただし、その後、元靖が如何なる活動をなしたのか、 はじめに「鎮江府大聖普照禅寺運庵和尚語」を侍者として編集した元靖についてであるが、この人は普巖 普巖が大聖普照寺に開堂出世したのは開禧二年(二二〇六)三月のことであるから、 元靖は普巖にと 職 を勤 事跡な

その後、 たものと見られることから、 て少ない。普巖の門人には「智」の字を系字に持つ禅者がおり、 つぎの「真州報恩光孝禅寺語」を侍者として編集したのは智能であるが、収録された上堂語などはきわ 智能が如何なる活動をなしたのか、 おそらく普巌は剃度の門人に「智」の字を系字として与えていたのであろう。 事跡などは何ら定かでない。 虚堂智愚も普巌のもとで正式に剃髪得度し

活動についてはすでに詳しく論じているので、ここで再説することはしない 道場山にて初めて普巖に随侍したことが知られるから、晩年に普巖の法を嗣いでいることになろう。 0

『運庵和尚語録』「法語」に「示…守徳禅人」」という法語が収められており、

普巖

から法語を付与

石帆惟衍は侍者として「安吉州道場山護聖万歳禅寺語」を編しているが、その参学は智愚とともに遅く、

法語を与えるのはそのまま印可を意味するものではないが、 寺に住持してい されていることが知られる。法語の中に「寿丘」の語が存するから、守徳は普巖が寿丘山すなわち大聖普照 たものと見られる た時期に参学していたことが知られ、 かなり初期の門人であったと見てよいであろう。 普巌がそれなりに器量を認めていた学人であっ

すでに詳しく触れたが、大徳寺に現存する普巖の自賛頂相は副寺を勤めていた智密という禅者が道場山 で

が剃度の門人に「智」の字を系字として付与していたらしいことが確かめられよう。 とから、 賛を請うたのに対し、 副寺の智密も普巌のもとで得度を受けた剃度の小師であったものと見られる。 普巖がこれに応じて揮毫したものである。 普巌のもとには智能や智愚が存してい これによっても普巌

0 )剣門 乗禅者は法諱の上字が定かでないが、『運庵和尚語録』「偈頌」に「乗禅者帰」蜀」が収められてお (四川省) の出身であって、 蜀の地に帰る際に普巌より偈頌を得ているわけである。 蜀

盆有 普巖のもとで維那として接化を補佐していたことになろうが、具体的に如何なる素性の禅者を指しているの ]洪という禅者が存したことが知られ、洪維那が席下を辞する際に普巖が偈頌を与えたものである。「破沙 洪維那は ;児孫;在」とあるから、 『運庵和尚語録』「偈頌」に「送,,洪維那.」が収められており、 洪維那は密庵咸傑の門流に属する虎丘派の禅者であったことになり、 普巌のもとで維那を勤め おそらく てい

かは定かでない

章徳通| 」という法語が収められている。処士とは官に仕えないで民間にある者の意であり、 のもとで龍華会(弥勒法会)の法要を主催した人物であったと見られる。「「示」龍華会首韋徳通」」の法語には また普巖には在俗の徒として韋徳通という処士が存しており、『運庵和尚語録』「法語」に 根器不」同、 挙措有」異、凡出」言吐」気、千聖莫」知,趣向。 (中略) 余丙寅歳季秋、来掃:|洒是刹。 「示…龍華会首 韋徳通は普巖

未」寧、米価湧貴、 補 ||於常住||者多矣。晚年之間、 求い語い警策で 而会中供1辨米麦1不1輟。蓋会首処士韋徳通、正因出家、 書」此昭示云。 究川竟向上一段光明、為上敵 |生死|照||破昏暗|超#出 正因修行、 三際沿乃是不上虚二出家之志 正因操履、 留!心於法門!有

聖普照禅寺に開堂出世した頃から関わりが存したものらしく、在俗の身ながら仏法に志しが深い抱道 るから、 韋徳通 は |丙寅の歳すなわち開禧二年(|二〇六) 季秋. 九月に普巖が鎮 江

あり、後に普巌のもとで出家しているのではないかと見られる。

おわりに

と惟衍は普巖の心眼に真に叶った数少ない高弟であったことになろう。 刹から五山へと陞住して南宋末期に多大な化導を敷いており、その影響はやがて海を越えて日本へと及んで しかしながら、普巖はその晩年に法嗣に虚堂智愚と石帆惟衍というすぐれた人材を打出し、彼らはやがて十 語録』と流布本『運菴和尚語録』について考察してきたわけであるが、普巖は十刹位の道場山護聖万歳禅寺 (一般には護聖万寿禅寺) に住持したとはいえ、当時としては際立って注目された禅者というわけでは 以上、 おそらく普巌は限られた門人にしか嗣法を許さない厳格な性格であったものと見られ、その面で智愚 南宋中期に活躍した運庵普巌という臨済禅者の事跡と、この人のことばを集めた古刊本 運 ない。

遥か日本禅林で現今まで存続するなどとは夢にも思わなかったに違いない。 る普巌の評価も自ずと高まっていったのであり、『運庵和尚語録』ないし『運菴和尚語録』や「運菴普巌頂 普巖の法孫に当たる南浦紹明や西澗子曇が鎌倉後期の日本禅林で活躍するに及んで、その法統の祖 も日本禅林に将来珍重されるようになる。おそらく普巌自身は自らの法統がやがて中国叢林で断絶 品に当た

磨宗を広めている。 徳霊隠寺において楊岐派の瞎堂慧遠に参じ、 普巖が二○歳前後であった修行時代には、 が明州 また明庵栄西 (千光法師、 一四一—— 五 慧遠の法を嗣いで帰国している。その後も大日房能忍 比叡山の覚阿(一一四一?一?)が入宋して杭州銭塘県の が再度入宋して台州天台県の万年報恩光孝 大慧派の拙庵徳光から印可を得て日 北 山

寺や明 していたはずであろう。 に久しく随侍している点を考慮するならば、 鼓希夷とともに瞎堂慧遠や拙庵徳光に参学した可能性が存する上に、 鄞県の天童山景徳寺で黄龍派の虚庵懐敞に参じ、 覚阿・能忍・栄西ら日本僧たちの動向を普巖もある程度は意識 懐敞 の法を嗣いで帰国している。 天童山 の無用浄全や霊隠寺の 普巖が

得た機縁も伝えられてい 東方の日本に対して何らかの意識を持っていた可能性が存しよう。 国している。 さらに普巌が示寂した直後には永平道元 普巌のもとを離れて後、 る。 当時、しだいに頻繁になりつつあった日本僧の入宋求法を通して、普嚴も遥か 虚堂智愚が杭州銭塘県の南屏山浄慈報恩光孝寺において如浄の薫陶 (仏法房) が入宋して天童山で曹洞宗の長翁如浄 の法を 嗣 · で帰

て普巖の人となりに真摯に向かい合う機会が与えられたのは幸いであった。 る 禅宗は師資の法統を重んじる宗派であり、 この度、 縁があって運菴普巌という禅者の生涯と古刊本『運庵和尚語録』 門流の隆盛とともに直 系の祖師はしだいに注目されるようにな を考察することができ、改め

古刊本 されるわけでないことは注意すべきであり、誤って捉えられることの方が多いのかも知れない。かく言う私 したことも重要である。 普巌の伝記に関 『運庵和尚語録』 あるいは後にかなりの訂正を迫られるものとなる可能性も高いのである。 しては「運菴禅師行実」を全面的に信頼すべきでないことが知られ、また語録にお 後世の人の手が加わることによって、 が流布本『運菴和尚語録』に改められる際にかなりの操作がなされている点が判明 禅僧の伝記史料や語録 0 類い が必ずしも訂正 61 ては

巌の八〇〇 回遠忌の正当ということになろう。 普巖が嘉定一五年(二二三)八月四日に示寂したとすると、 運庵普巖の法統が導入され、やがて大河となって日本禅林を席巻し、 法嗣の虚堂智愚から法孫の南浦紹明へと法が伝えら 西暦二〇二一年八月四日こそ普 七五〇年にわたり綿々と

嗣法相続がなされてきた事実を思うとき、多くの祖師方の仏法相承の重みに改めて敬意を表するものである。

関わった南宋末期の臨済禅者――」(『駒澤大学仏教学部研究 (1) 虚堂智愚の参学期の動静について(上)」(『曹洞宗研究員研究紀要』第二〇号)を参照されて(下)」(『曹洞宗研究員研究紀要』第二〇号)を参照されたい。また石帆惟衍の生涯については、佐藤秀孝「天童山のたい。また石帆惟衍の生涯については、佐藤秀孝「天童山のたい。また石帆惟衍の生涯については、佐藤秀孝 「虚堂智愚が運庵普巌に参学した経緯については、佐藤秀孝

紀要』第六六号)を参照されたい。

れ参照されたい。 西澗子曇については、佐藤秀孝「西澗子曇の渡来とその功績 大学仏教学部研究紀要』第六四号)の「巨山志源 南宋末元初の江南禅林における虚堂門下の動向 源については、佐藤秀孝「虚堂智愚の嗣法門人について-堂智愚から南浦紹明へ」(西山美香編『古代中世日本の内な 南浦紹明が虚堂智愚に参学した動静については、 虚堂智愚と南浦紹明 蒙古襲来を挟んで二度の来日を果たした中国禅僧の数奇 ―」(『禅文化研究所紀要』第二八号)や、西尾賢隆 <br />
〈勉誠出版、アジア遊学〉に所収)などを、 ―」(『駒澤大学仏教学部論集』第三八号)をそれぞ ―日本僧紹明の在宋中の動静につい -」(『駒澤 佐藤秀孝 の項を、 巨山志

のみである。駒澤大学図書館編『新纂禅籍目録』の「運庵和戸版(江戸時代刊行本)の『運菴和尚語録』の存在を挙げるずかに覆宋版(五山版)の南北朝期刊『運庵和尚語録』と江ずかに覆宋版(五山版)の南北朝期刊『運庵和尚語録』と江

口④五山版(南北朝刊) ⑤積翠

尚語録」の項には

☆②一冊 ④元禄八江戸中川息障軒 ⑤駒大一二四―一二④寛永一八(跋) ⑤松ヶ岡、岩崎

寺両足院聖教目録Ⅰ』(二○○八年三月、京都国立博物館本と判断している。また五山版や古活字版などの古刊本を挙本と判断している。また五山版や古活字版などの古刊本を挙本と判断している。また五山版や古活字版などの古刊本を挙応のものを載せている。このほか、『〈慶應義塾大学付属研究蔵のものを載せている。このほか、『〈慶應義塾大学付属研究蔵のものを載せている。このほか、『〈慶應義塾大学付属研究蔵のものを載せている。また五山版や古活字版などの古刊本を挙本と判断している。また五山版や古活字版を開発している。

によれば、

京都東山建仁寺の塔頭両足院にも第四五函の

られている。 所蔵典籍として流布本と共に元和・寛永期の古活字版が伝え

隆を育成印可した南宋禅者-無明慧性と現存する『無明和尚語録』については、佐藤秀孝 和尚語録』の編集に関するような記事は見られない。一方、 六上「塔銘」に載る「大歇謙禅師塔銘」には、仲謙の『大歇 て編集刊行されたことが判明する。ただし、『雪竇寺誌』巻 四)に『大歇和尚語録』が存し、それぞれ師範が跋文を寄せ 巌希璉に『石巌和尚語録』が、大歇仲謙(一一七四―一二四 いることから、雲巣道巌(雲窠)に『雲巣和尚語録』 雲窠語録| 」「跋| 石巌語録 | 」「跋| 大歇語録 | 」が収められて したことが判明する。また破庵派の無準師範(仏鑑禅師、 **貽攷」の「晋陵尤焴、天目禅師語録序」によって、滅翁文礼** が知られている禅者としては、第一に『天童寺志』 一七七—一二四九)の『仏鑑禅師語録』巻五「序跋」に「跋 (天目樵者、一一六七─一二五○)に『天目禅師語録』 松源崇嶽の法を嗣いだ門人でかつて語録が編集された事実 無明慧性の活動と『無明和尚語録』-----」(『駒澤大学禅研究所年報 建長寺開山蘭渓道 巻八「表 が、石

寸一分、横四寸一分五厘

(三丁)・万歳(三丁)語録、法語(三丁)、賛仏祖、頌言分、横四寸二分。総紙数十六葉(普照〈四丁〉・光孝三分、横四寸二分。総紙数十六葉(普照〈四丁〉・光孝三分、横四寸二分。総紙数十六葉(普照〈四丁〉・光孝三分、横四寸二分。総紙数十六葉(普照〈四丁〉・光孝三分、横四寸二分。総紙数十六葉(三丁〉、賛仏祖、頌(5)川瀬一馬『五山版の研究』では『運庵和尚語録』について、

第二一号、平成二一年一二月)を参照されたい

版式も若干異ってゐるが、補刻又は別版補配ではなく、古、偈頌〈以上四丁〉)、第九葉以下は文字がやや小さく、

原来の版式上の特色である。

伝本稀に、石井氏積翠軒文庫

〈天寧寺正尊捨入旧蔵〉:

国立国会図書館蔵の二本のみである

は唯一つ三井家旧蔵本を見るにすぎない。匡郭内、縦六めるが、或は補刻本であるかもしれない。この種の伝本数附刻のみである点まで、その覆刻であることを思はし数別のみである点まで、その覆刻であることを思はし(二) 運庵和尚語録には右と別版が一種あり、版心が丁

賛仏祖 寺が四丁、光孝寺が一丁半、万歳寺が三丁半、法語が二丁半 る。また半丁は一八字、一〇行となっており、ほぼ五山版 記され、縦二三・五センチ、横一七・二センチの大きさであ であり、表紙の左上に縦に「運庵和尚語録 朝鮮刊本とも)は、蓬左文庫の駿河御譲本(一〇四-していることになる。ちなみに蓬左文庫所蔵の宋版 よれば、五山版としては石井積翠軒本(現在は駒澤大学図書 と記されており、その書誌的な考察がなされている。これ 館所蔵)と国立国会図書館本および三井家旧蔵本の三点が存 所蔵印などは何も押されていないため、所蔵者がどのように (覆宋版)と同じであって、総紙数は一六丁で、内訳は普照 (自賛を含む)・頌古・偈頌で四丁半となっている。 全」と手書きで |四六 (または

6

ら、明らかに古活字版以前の古刊本である。語録が終わった と記され、しかも半丁が縦一八字、 押され、二丁目表の右下に「弌絲」の朱印が押されているこ されている。やはり一丁表の右下に「積翠軒文庫」の朱印が 宗著ゆかりの武蔵(東京都)広尾の瑞泉山祥雲寺の前身とし 庵は建仁寺山内に建てられた一山派の相山良永 (一三一九― れ、『扶桑五山記』四「山城州東山建仁禅寺」の「諸塔」 東山建仁寺に存した祥雲庵(すでに廃庵)を指すものと見ら して載る五山版であったことが知られる。祥雲菴とは京都の 本は駒澤大学図書館編『新纂禅籍目録』で石井積翠軒所蔵と ことであり、 印が押されている。積翠軒とはいうまでもなく石井積翠軒の 珍蔵」の印、第一丁下段右と末尾丁下段に「祥雲菴常住 紙に「運庵録全」とあり、 ての祥雲庵であった可能性も存していよう。 つの推測として、この祥雲庵が註(9)で示す大徳寺派の実翁 一三八六)の塔頭であったことが知られる。ただし、いま一 「一山派」によれば 六四六)が所持していた表題『運菴和尚語録』(クハ七 松ヶ岡文庫には一絲文守(定慧明光仏頂国師、一六〇八― が所蔵されており、 もとは石井積翠軒の所蔵であったことが知られる。 絲文守書写と見られる筆で北磵居簡の一送||岩雲番 内題の内容は「鎮江府大聖普照禅寺運庵和尚語録 祥雲菴はそれ以前の所蔵印と見られる。 「祥雲菴、 表題に下に「一糸和尚手澤本」と記 第一丁見開きの上段右に「積翠軒 相山禾上」とあるから 横一一行となってい この版 祥雲

7

され、「吉州」とあるのは「安吉州」の誤写であるが、「運番 る。ただ、語録が終わった後に「以下写本」として「炎宋吉 内容は古刊本を筆写したものであることが知られ、 り寄せてみたところ、表題には「運庵和尚語録全」とあり、 両足院にも第四五函に江戸前期の K 内の大梅山法常寺に所蔵されていたものであろう。このほか た古活字版の写本と見られ、文守が寛永一八年に創建した丹 師行実」が筆写されており、末尾には別筆で「丹州法常禅寺 帰 州道場山護聖万歳禅寺運庵禅師行実」を載せている点が注目 左文庫本などと同じく半丁が一八字、一〇行で筆写されてい の写本(蔵・一七ヤ・三)が所蔵されている。その影印を取 所蔵されている。また京都大学図書館には が存していないことから、それ以前に文守のもとに伝えられ 禅師行実」ではなく「運庵禅師行実」となっている ||四明|| の偈頌と「炎宋安吉州道場山護聖万歳禅寺運菴禅 『建仁寺両足院聖教目録Ⅰ』によれば、京都東山建仁寺の (京都府) の法常寺すなわち現今の亀岡市畑野町千ヶ畑垣 全部一冊」と記されている。これには江月宗玩の跋文 『運庵和尚語録』 『運庵和尚語録 配列は蓬 の刊本が

されている。さらに吉澤勝弘編著『〈江月宗玩〉欠伸稿訳その鑑定日録「墨蹟之写」について」として詳しい伝記が記その鑑定日録「墨蹟之写」について」として詳しい伝記が記その鑑定日録〉墨蹟之写〈禅林墨蹟鑑定日録〉の研究として伝記が載せられている。また竹内尚(8) 江月宗玩の事跡については『龍宝山大徳禅寺世譜』に「〈一

録『欠伸稿』の詳しい訳註研究がなされている。註』乾・坤二巻が思文閣出版より刊行されており、宗玩の語

- 高山東江寺と合併したとの指摘を受けている。 八末庵の一つであったが、古くに同じ祥雲寺の末寺である妙 れている。なお、宗著が第四世に住持した景徳院は祥雲寺の ている。さらに宗著自撰『故霊山徳禅禅寺開山絶山和尚道行 沢」として『臨済録抄』一冊や『碧岩一白則抄』一冊も存し 和尚東海寺入寺開堂法語』一冊が所蔵され、また「実翁祖手 の手沢本として『実翁和尚法語〈自筆〉』一冊や仮題『実翁 徳寺や品川の東海寺に輪住している。実際に香林院には宗著 世や香林院二世を経て本寺の祥雲寺に住し、さらに大本山大 の金嶽宗信氏から情報を得ることができた。宗著は景徳院四 区広尾の瑞泉山祥雲寺の末寺である香林院にお伺いし、 十二〉実翁」として簡略な伝記が知られており、 実翁宗著については 軸装や「実翁宗著自賛頂相」の絹本彩色一軸なども残さ 『龍宝山大徳禅寺世譜』に「〈二百七 東京都渋谷
- 和尚語録』について、(10) 李國玲編『宋僧著述考』(四川大学出版社刊)では『運菴

七年(一六九四)撰《跋》。 道場山護聖万寿禅寺運菴禅師行実》、日僧末宗著元禄 道場山護聖万寿禅寺運菴禅師行実》、日僧末宗著元禄 華巌撰、釈元靖編。語録巻末有無名氏撰《炎宋安吉州 運菴普巌禅師語録(運菴和尚語録)一巻、存。

疇を出ていない。

文を「日僧末宗著」の撰としているのは「日僧末属比丘宗とあり、「行実」については誰の撰か不明としているが、跋

存有旧刻、今未見伝本。今続蔵経第貳編第二六套第四冊按:拠《跋》知、日本境内在元禄年間(清康熙年間)尚の撰と記すべきものである。また跋を通した考察として、

著

本によって論じているようである。
覧する機会を得ていないものらしく、『続蔵経』所収の活字覧する機会を得ていないものらしく、『続蔵経』が収の活字流布本『運菴和尚語録』や古刊本『運庵和尚語録』などは問と記されている。ただし、李國玲氏はいまだ元禄本すなわち

- (2) 「運菴禅師行実」は松ヶ岡文庫所蔵の寛永一八年刊の古活(2) 「運菴禅師行実」は松ヶ岡文庫所蔵の寛永一八年刊の古活とが知から、流布本に至って新たに収められたものでないことが知られるが、具体的に如何なる禅者によって撰述されていること

13 山居中 の禅者たちがどのように伝承していたのかは興味深いものが 帆惟衍について、その法孫に当たる嵩山居中や門流の広燈庵 在は確認できなかった。とりわけ伝記の不明な運庵普巖と石 て住職の伊藤東文師に尋ねてみたが、『古徳行状像賛 と流出したものと推測される。ただし、 寺広燈庵の旧蔵書と見られ、広燈庵の廃絶に伴って両足院 居中の伝を収めているとされる。これはもともと大通派の嵩 冒 数の冊子を合綴して両足院主の高峰東晙が目次を付している。 賛』一巻が所蔵されており、 この点について、 頭五点に松源崇嶽・運庵普巌・石帆惟衍・西澗子曇・嵩山 から得た情報によると、建仁寺両足院に『古徳行状像 (大本禅師、一二七七―一三四五)の塔所である建仁 国際日本文化研究センター准教授の榎 室町後期頃の筆写であって、 実際に両足院に伺っ の所

14 延徳元年 龍安寺に到って大応派(妙心寺派)の雪江宗深に参じて法を 都天龍寺にて夢窓派の玉岫英種 の八木山龍興寺の住持となり、 東陽英朝は美濃(岐阜県)加茂郡の人で、伊勢守護の土岐 している。文明一五年に尾張 いでいる。文明一二年(一四八〇)に丹波 (?─一四四○)の子として生まれている。幼くして京 文亀元年(一五〇一)には臨滹山大仙寺をそれぞれ (一四九四) に法雲山定慧寺を、 (一四八九) には妙心寺第一三世に晋山してい (愛知県) (水上王子)に師事し、 翌年に大徳寺第五三世に晋 の瑞泉寺に住持し、 同八年に龍慶山少 (京都府) 船井 る。

16

文化財)などゆかりの品を所蔵している

存するので、

今後の課題としたい。

雪拝書」とあり、 正燈録序」には「文亀初元辛酉仲冬念七日、濃陽少林英朝盥 系二二代の略伝と語録を略出して並べている。<br />
巻頭の 伝 伝 註 付している。なお、少林寺は現今の岐阜県各務原市那加新加 月二七日に美濃 ―七四四)より日本の宗峰妙超 編集したものであり、 燈録』巻二八「京兆大徳東陽英朝禅師」の章や『本朝高僧 ている。伝記としては単独のものが存しておらず、 七七歳で少林寺に示寂している。著作として『江湖風月集略 美濃地内に創建し、永正元年(一五〇四)八月二四日に世 納に存し、東陽英朝の「辞世遺偈」一幅の紙本墨書 譜』『増補妙心寺史』『美濃大仙寺史』などに依るしかない。 『宗門正燈録』一二巻は大応派(妙心寺派) 巻四三「京兆大徳寺沙門英朝伝」のほか、『大徳寺世 『正法山六祖伝』『少林無孔笛』『禅林句集』などを著し 『五家正宗賛抄』『碧巌録抄』『宗門正燈録』『正法山七衵 (岐阜県)の龍慶山少林寺において自ら序を 英朝が戦国期の文亀元年(一五〇一)一一 六祖下の南嶽懐讓(大慧禅師、 (大燈国師) に至る臨済宗直 の東陽英朝が 六七七 『延宝伝

15

録 壬子入滅」とあり、 院慧顒禅師示寂 一、『五燈会元』巻一一などに章が存するが、 事跡を伝えていない。 南院慧顒については 卷一四、『建中靖国続燈録』卷一、『宗門聯燈会要』卷 〈興化獎法嗣、臨濟第三世〉。 慧顒が後周の広順二年 『景徳伝燈録』巻一二、 『仏祖綱目』 巻三四では「壬子、南 (九五二) に示寂 慧顒住南院 いずれも詳し 「天聖広燈

17 祖伝 から、 の位牌には 九)には同じく「尾州前妙光団大冥」の肩書きで『宗門畧列 記||于徳秀禅院||」と署名している。また文化六年(一八〇 ており、文化元年の重陽日(九月九日)の跋文では「団大冥 光団大冥」の肩書きで『釈迦応化略諺解』一巻を編集刊行し らしい。その後、恵団は文化二年(一八〇五)に「尾州前妙 町西海戸)の大小山阿弥陀寺など末寺の開山ともなっている に住山すること二〇年、この間、 の高桑氏の出身で、妙光寺の第一四世となっており、妙光寺 わせたところ、過去帖や位牌を調べて頂くことができたこと 持を勤めていることから、妙光寺住職の桐山大幹氏に問い合 笹野すなわち現今の愛知県一宮市笹野の万松山妙光禅寺の住 であるが、詳しい経歴や嗣承などが定かでない。尾張葉栗郡 南院禅師語要』を収めている。 大冥恵団 六月一三日に世寿六六歳で示寂している。妙光寺の恵団 その成果をまとめておきたい。恵団は石橋村 これに居して恵団は著作に専念し、文政二年(一八一 徳秀院とはかつて妙光寺の境内に存した塔頭の名称で 四巻を編集し、 「前住瑞泉大冥団和尚大禅師」と刻まれており (慧団とも) は大応派 尾張(愛知県) 近隣の西海戸(一宮市浅井 (妙心寺派)に属する禅者 東壁堂より刊行されて (未詳)

蹟祖師伝』

(柏林社刊)が存している。

元年(一五○四)に大応派の笑渓□誾が再興して妙心寺派に鹿山円覚寺の義海(未詳)が創建したとされ、その後、永正なお、妙光寺は元弘二年(正慶元年、一三三二)に鎌倉の瑞忠とは愛知県犬山市に存する青龍山瑞泉寺のことであろう。

改めたとされる

- (18) 『墨蹟祖師伝畧記』に関しては、今枝愛眞『〈新訂図説〉墨文化二年(一八〇五)に京都の梶川芸香堂より出版され、安文化二年(一八五五)にも江戸の須原屋伊八によって刊行され政二年(一八五五)にも江戸の須原屋伊八によって刊行されしており、茶掛けに用いられた中国・日本の禅僧の略伝をましており、茶掛けに用いられた中国・日本の禅僧の略伝をまとめて『墨蹟祖師伝畧記』二巻は茶人の藤野宗郁の編集になり、
- (19) この点、東陽英朝は『宗門正燈録』巻一○の「湖州道場山(19) この点、東陽英朝は『宗門正燈録』巻一○の「湖州道場山(19) この点、東陽英朝は『宗門正燈録』巻一○の「湖州道場山(19) この点、東陽英朝は『宗門正燈録』巻一○の「湖州道場山(19) この点、東陽英朝は『宗門正燈録』巻一○の「湖州道場山(19) この点、東陽英朝は『宗門正燈録』巻一○の「湖州道場山(19) この点、東陽英朝は『宗門正燈録』巻一○の「湖州道場山(19) この点、東陽英朝は『宗門正燈録』巻一○の「湖州道場山
- 師目有,『重瞳、垂』手過』膝。自,『翠微受』訣、乃止,『于道場道場山如訥禅師』の章が存しているが、

」遺壊衲三事及開山拄杖・木屐、今在..影堂中。山、薙,草卓,庵、学徒四至、遂成..禅苑、広闡..法化。所師目有..重順,垂,.号湜,,尉,自..翠微受,尉,乃止..于淀場

(広照大師)の法を嗣いでおり、その法系としては、寿・法臘なども記されていない。如訥は青原下の翠微無学という簡略な記事が載せられるのみで、示寂した年月日や世

23

青原行思―石頭希遷―丹霞天然―翠微無学―道場如訥青原行思―石頭希遷―丹霞天然(智通禅師、七三九―と継承されているから、彼の丹霞天然(智通禅師、七三九―と継承されているから、彼の丹霞天然(智通禅師、七三九―と継承されているかられないが、おそらく当時の道場山録』によってしか確かめられないが、おそらく当時の道場山録』によってしか確かめられないが、おそらく当時の道場山録』によってしか確かめられないが、おそらく当時の道場山ではそのように伝承されてきたのであろう。

- (21) 北磵居簡が撰した「夷禅師碑陰〈霊隠〉」に書き下しと簡略な訳註が存しており、本稿もそ学仏教学部論集』第一五号)の「〔資料二一〕夷禅師碑陰〈霊隠〉」に関しては、石の成果に依拠するところが大である。
- が収められている。『天童無用禅師語録』 尚語録』巻九「題跋」にも 慈雲普済禅師、 載るもので、陸游が嘉定元年(一二〇八)九月に記している。 録序」が収められているが、これはもともと陸游 元代後期に活躍した松源派 『渭南文集』巻一五「序」に「天童無用禅師語録序」として 『天童寺志』巻八「表貽攷」には「放翁陸游、 一二八八一一三六三) 「陸放翁所」製無用禅師語録序」 (金剛幢下) の了庵清欲 の語録である『了菴和 が現今に残されて 無用禅師語 (放翁) (南堂、

に参学した事跡も窺うことができたはずであろう。いたならば、法を嗣いだ希夷のことはもちろん、普巌が浄全

『北磵文集』巻一〇「塔銘」の「夷禅師碑陰〈霊隠〉」に、

 $\exists$  $\exists$ 」溺;;前日之匱。邈如未;;始見;深禅正修。漫不」復」理、 字八章・章四句。 訪!!檀施。爰諏爰度。 懷,同志,之士、稍刷,前日因仍之耻、而旧貫漸復。則又 尤無」良者則去。諸尊耆艾礼」賢、又寬,, 苛細,謹,,程度。 今掃」土矣。遂収,,餘衆、 居無」何、厭足心生、去而之」它。先師来,自乳竇、喟然 以||蟻蟲飽適、為||龍象|蹴踏。本色衲子、掩」鼻而過」之、 能禍,福人。人嘉,神休、莫,敢不,至。寺則頓裕晏安、易 寺亦幾殆為上倚一城社一者。師斉斂而有」之。是時高峯之鬼 客。比丘主者、心印怫、衆自用、不」推,消息、盈虚搏節 拝而申」之。開禧末、蝗蔽」天、赤地連||阡佰、列刹謝||遣 余,曰、先師貶!!剝諸方!不!!小貸、所」厳者子一人耳。 石鼓既得,,銘于秘書侍右郎官高公似孫。重逸抱,,銘泣,,于 而権,,其変、撞、鐘伐、鼓、 一言為」之発。 先師関 | 繋此山 | 者甚至、子所」見、也敢再 尽瘁而止矣。 僧者仏祖所,,自出。今也貨殖、 昔問川道于是、仏海·仏照、故家遺俗、猶有」存者 謂二之合格、 銘則欽 辞 而得」度。 Ë 選::能誦:法華楞厳円覚洎馬鳴肇師 因、陋就、簡。仆者支、漏者苴 書。 延二接方来、如二平居無事時。 余聞而哀」之、繋」之以二二 冀昌..厥善類。 賢不肖無」禁、 然則日暮途

網有↘綱、萬目張。法依↘人、建□勝幢〕人壊↘法、人自

」不」見、誰樊垣。生曷労、死奚息。所」不」死、靡」有章,厥号。曰;希夷、洞;玄奥。奥入」玄、昭昭然。謂彰此。。声既沈、響斯絶。鎮長霊、広長舌。矧石皷、壊。法常住、竟安在。譬,諸谷、谷有」神。彼不」呼、

「極。草芊、泉濺濺。天在」水、月在」天。 でみるならば、およそつぎのごとくになろう。 でみるならば、およそつぎのごとくになろう。 でみるならば、およそつぎのごとくになろう。 でみるならば、およそつぎのごとくになろう。

こと甚だ至れり。子が見る所、也た敢て再拝して之れを 裕かにして晏安し、 敓いて 之れ有り。 を撞き鼓を伐ち、方来を延接すること、平居無事の時の 消息の盈虚を推して、節を搏して、其の変を権せず。 列刹、客比丘を謝遣す。主者心印、衆を怫ぎて自ら用い 申せ」と。開禧の末、蝗は天を蔽い、赤地は阡佰を連ね にて之れが為めに発せざらん。先師、此の山を関繋する 銘を抱きて余に泣きて曰く、「先師は諸方を貶剝して小 石鼓、既に銘を秘書侍右郎官の高公似孫に得たり。重逸 しも貸さず、厳かる所の者は子が一人のみ。盍んぞ一言 神休を嘉しみ、 寺亦た幾殆く城社に倚る者と為らんとす。 是の時、高峯の鬼、能く人を禍福す。 前日の匱しきに溺るるに易わる。 敢えて至らざる莫し。寺は則ち頓に

哀み、之れを繋ぐに三字八章・章四句を以てす。辞に曰

洎び馬鳴·肇師の言を誦するを選び、 之れを合格と謂 施を訪ねて、爰に諏り爰に度す。能く法華・楞厳 り。今や貨殖し、賢不肖にして禁ずる無く、乃ち博く檜 く復す。則ち又た曰く、「僧とは仏祖の自ら出づる所な 同志を懐くの士、稍や前日の因仍の耻を刷りて、旧貫漸 尊耆艾は賢なるを礼し、又た苛細を寛め、程度を謹む。 は支え、漏れる者は苴み、尤も良無き者は則ち去る。諸 り」と。遂に餘衆を収め、陋に因りて簡に就く。仆す者 仏照、故家の遺俗、猶お存する者有るも、今は土を掃え 来たり、喟然として曰く、「昔、道を是に問い、仏海 無く、厭足の心生じ、去りて它に之く。先師、 如として未だ始めより深禅正修するを見ず。漫りに理に まん」と。銘は則ち書くことを欽く。余、聞きて之れを て、度するを得たり。冀わくは厥の善類を昌んにせんこ 本色の衲子は、鼻を掩いて之れを過ぎ、居ること何くも 然れば則ち日は暮れ途は遠くして、尽く瘁れて止 蟻虫の飽適するを以て、龍象の為めに蹴踏す。

斯に絶えん。鎮長の霊、広長の舌。矧んや石皷、厥の呼ばずんば、胡んぞ能く声えん。声既に沈めば、響き竟に安在す。諸れを谷に譬うれば、谷に神有り。彼、つ。人、法を壊せば、人自ら壊る。法は常住にして、網に綱有りて、万目張る。法は人に依りて、勝幢を建

り。天は水に在り、月は天に在り。
所、極まり有ること靡し。草は芊芊たり、泉は濺濺たん。生は曷んぞ労せん、死は奚んぞ息まん。死せざるん。生は曷んぞ労せん、死は奚んぞ息まん。死せざるの。

塔院の側に墓塔や塔銘などが建てられたことが知られる。 霊隠寺の第二八代であったとされ、方丈の後山に存した永安 為||本寺二十八代。塔||永安別苑、今存」とあるから、 見られる。また『霊隠寺志』巻二「古塔」の「南宋塔」には ことから、希夷の嗣法門人か参学門人の一人であったものと はその事跡が定かでないが、希夷を「先師」と尊称している れるにすぎない。なお、碑陰を居簡に依頼した重逸について だ海門師斉の後席を継いで霊隠寺に勅住したことなどが知ら 州奉化県の雪竇山資聖禅寺に住持したこと、徳光の法を嗣 禅師)や大慧派の拙庵徳光(仏照禅師)に参学したこと、 ずかに希夷が若くして杭州霊隠寺で楊岐派の瞎堂慧遠 |住持禅祖」にも「石鼓希夷禅師、臨済宗、嗣||無用全公|。 一石鼓禅師塔、永安院側、具和尚重修」とあり、 夷禅師碑陰」には希夷の行実に関する記載は少なく、 同巻三下 (仏海 わ

> 方、 上田 閑照・ 柳田 聖山 『十牛図 は同門に当たっている。ただし、『禅門諸祖師偈頌』巻下之 牛図』の頃に和韻している壊衲大璉は、楊岐派の五祖法演 ることから、希夷は詩僧としても知られた禅者であったもの も大璉の和韻も載せられている。ただし、希夷と大璉につい は載せられているが、壊衲大璉の和韻は省略されている。 銘・証道歌・十牛図・坐禅儀 が、そこには希夷と大璉の和韻はともに載せられていない。 璉と嗣承する臨済禅者であり、法祖の石頭自回は廓庵師遠と 大隋南堂元静—釣魚台石頭自回— ては『増集続伝燈録』巻一に伝ありとするのみで、詳しい伝 「十牛図」の箇所を参照。ただし、本書では石鼓希夷の和韻 『十牛図』については梶谷宗忍・柳田聖山・辻村公一『信心 (ちくま学芸文庫)の柳田聖山担当の訳註では、希夷の和韻 「壊衲璉和尚」の和韻が収められている。 希夷とともに 『十 (巻四) にも「梁山廓庵則和尚十牛頌」が収められている 実際に続蔵本『十牛図頌』には「石皷夷和尚」と 〈禅の語録(16)】(筑摩書房) 雲居蓬庵徳会—萬松壊衲大 ――自己の現象学

廓庵師遠(則公)の『十牛図』に和韻した頌が載せられてい句法与,,梁山,相埓、理趣超卓、反有」過焉」として楊岐派の載は何ら記されていない。ただ、「和,梁山遠禅師十牛図頌、「杭州霊隠石鼓希夷禅師」の章が存しているが、伝記的な記『増集続伝燈録』巻一には「天童無用全禅師法嗣」として

紹煕四年(一一九三)のことであったと記されている。 ・ 成集』巻五七「記」の「天童山千仏閣記」によれば、栄西が ・ 娘集』巻五七「記」の「天童山景徳寺に移ったのは淳煕一六年 ・ 虚庵懐敞に随侍して天童山景徳寺に移ったのは淳煕一六年 ・ 広がります。 ・ 成業』巻五七「記」の「天童山千仏閣記」によれば、栄西が ・ 成集』巻五七「記」の「天童山千仏閣記」によれば、栄西が ・ 成集』巻五七「記」の「天童山千仏閣記」によれば、栄西が ・ の。 ・ であったと記されている。

記は不明とする

為ュ験。鶯遷「喬木「調「新舌「梅吐」清香「発」旧枝「天、大智具「大機゚以」大入」小、万化普施。且道、以」何天、大智具「大機。以」大入」小、万化普施。且道、以」何の、大石皷至上堂。独瞎」「頂門眼「大人具「大見「 撤「翻瓮裡(26) 長翁如浄の『如浄和尚語録』「臨安府浄慈禅寺語録」に、

という上堂が収められているが、ここにいう「大石鼓」といという上堂が収められているが、ここにいう「大石鼓子に初うのが石鼓希夷のことを指している。如浄もその参学期に無の書き下しと現代語訳が存している。如浄もその参学期に無の書き下しと現代語訳が存している。如浄もその参学期に無の書き下しと現代語訳が存している。如浄もその参学期に無の書き下しと現代語訳が存している。知浄もその参学期に無の書き下しと現代語訳が存している。浄慈寺に初らのが石鼓希夷の二というのが石鼓着東の一方、普厳の高弟である虚堂智愚も『虚堂和尚語録』巻六「仏祖讃」において、

面目厳冷、狠気如ച雲。攛...掇翁大木、顛倒上」樹、霊隠石鼓夷和尚。

品

呈して賛を求めたものであろう。

(27) 『如浄和尚語録』「讃仏祖」には、

無用頂相

黒漫漫彌天罪過。咦。描||邈者箇賊頭\ 三千里外誰耐打||殺宣州花木瓜\ 爆||出越州翁大木|。血滴滴風袞剣輪|

という祖賛が載せられている。宣州の花木瓜とは宣州面熱而汗迸流。

ら希夷や思卓などとも交友したものであろう。浄はその参学期に浄全の接化に浴した経験が存し、その頃かいた宗杲と浄全の師資を賛仰したものであって、おそらく如

省)出身の大慧宗杲のことであり、ここでは悪辣な手段を用

県」によれば、『続修廬州府志』巻一九「祠祀志下〈寺観附〉」の「廬汀

28

即伏虎菴。光禄寺卿呉賛誠、未」遇時読,|書其中。或経」旬入定。夜行,|邨落、虎患屏息。上聞賜,|号山頂、里、唐伏虎禅師建。天祐中有」僧主,|寺中、或半月休」糧、治父寺、在,|南慕善郷、建,|於唐。又云、在,|県東北二十

伏虎禅師、不」知。何許人、亦無。姓名。昭宗光化三年、く巻五九「方外伝附」の「伏虎禅師」の項には、郷に在り、唐代に伏虎禅師が建てたと伝えられる。また同じ

とあり、冶父寺が廬州

(安徽省)廬江県東北二〇里の南慕善

搆;,一庵於冶父之陰。弟子受¸戒者、八百餘衆。捨¸宅名;,光化寺、請居¸之。師厭;,其囂雜、天復二年、別結;,庵冶父山絶頂、賜;,号孝慈伏虎禅師。及;;呉王楊行密

という記事が存しており、

唐の光化三年(九〇〇)に冶父山

から、光化三年や天復二年(九〇二)の記事とは時期的に一から、光化三年や天復二年(九〇二)の記事とは時期的に一時、光化三年が開山となった青原下の道場如訥(伏虎禅師)が想定されるが、唐末に冶父寺を開いた伏虎禅師と同じく唐末に道されるが、唐末に冶父寺を開いた伏虎禅師と同じく唐末に道されるが、唐末に冶父寺を開いた伏虎禅師と同じく唐末に道ない。如訥は青原下の翠微無学の法嗣であり、投子大同や清ない。如訥は青原下の翠微無学の法嗣であり、投子大同や清ない。如訥は青原下の翠微無学の法嗣を伝えている。唐末の絶頂に庵を結んだ伏虎禅師(孝慈伏虎禅師)が呉王楊行密の絶頂に庵を結んだ伏虎禅師(孝慈伏虎禅師)が呉王楊行密の絶頂に庵を結んだ伏虎禅師(孝慈伏虎禅師)が呉王楊行密の絶頂に庵を結んだ伏虎禅師(孝慈伏虎禅師)が呉王楊行密

眼。師云、破砂盆。華頷」之。 福州人也。徧扣二諸方、後依二華禅師。華問、如何是正法` 『宗門聯燈会要』巻一八「明州天童咸傑禅師」の章に、

応は合致している。

天童密庵咸傑禅師」の章では、と簡略な問答を伝えているが、『五燈会元』巻二〇「慶元府

坤、却把,,正法眼、唤作,,破沙盆。此行将,,省覲、切忌便相従今四載、徵詰洞無,填。雖,未,付,,鉢袋、気守吞,,乾問、如何是正法眼。師遽答曰、破沙盆。庵頷,之。未,幾、倦謁,,応庵於衢之明果。庵孤硬難,入、屢遭,呵。一日庵

作す」と記されている。 られており、そこに「却て正法眼を把りて、喚んで破沙盆ととあって、問答のほかに応庵曇華が示した送別の偈頌も載せ

吾有::末後句、

待川帰要川汝遵

(3) 後世の『祖燈大統』巻七六「少林第二十六世之一」には

「霊隠嶽禅師法嗣」として、

師‧秘監陸游居士。 師‧秘監陸游居士。 師‧秘監陸游居士。 師‧秘監陸游居士。 師‧秘監陸游居士。 師‧秘監陸游居士。 師‧秘監陸游居士。 師‧湖州府道場北海悟心禅師‧寧波府雪竇無相範禅師‧杭州府瑞巖雲巣嵒禅師‧寧波府雪竇大歇仲謙禅師‧杭州府淨慈谷源道禅師‧蘇州府虎丘蒺藜曇禅師‧諾菴肇禅寧波府天童滅翁天目文礼禅師‧湖州府道場運菴普巌禅寧波府天童滅翁天目文礼禅師‧湖州府道場運菴普巌禅

嗣」として、
る。これに対して『五燈全書』巻四八には「霊隠嶽禅師法る。これに対して『五燈全書』巻四八には「霊隠嶽禅師たばらくつづいた普巌と善開と覚通の三禅者が先に置かれていという一四人が記されており、文礼についで同じく系統がし

 蒙曇禅師・台州瑞巌少室光睦禅師・鎮江府金山掩室善開師・諾菴若肇禅師・湖州道場運菴普巌禅師・蘇州虎丘蒺道禅師・湖州道場北海悟心禅師・明州雪竇大歇仲謙禅台州瑞巌雲巣巌禅師・華蔵無礙覚通禅師・杭州浄慈谷源寧波府天童滅翁天目文礼禅師・温州龍翔石巌希璉禅師・寧波府天童滅翁天目文礼禅師・温州龍翔石巌希璉禅師・

源崇岳」の法嗣として、『禅燈世譜』巻六「南嶽下臨済宗虎丘法派世系譜」には「松から外すような配列となっている。また中国の宗派図であるとやはり一四人が記されているが、普巌や善開を法嗣の中心

禅師・明州雪竇無相範禅師・秘監陸游居士

天童文礼〈号,,天目,〉・龍翔希璉・雲巣巌・華蔵無礙

巌・蒺藜曇・少室光睦・金山掩室開。 通・浄慈谷源道・北海心・雪竇大歇謙・諾庵肇・運庵普

目される。世譜』が無相範と陸游を除き、同じ順番となっているのが注世譜』が無相範と陸游を除き、同じ順番となっているのが注という一二人が記されている。とくに『五燈全書』と『禅燈

崇岳〈嗣--密庵傑--〉」の箇所には法嗣として、 ・ 大が松源崇嶽の法を嗣いだ高弟の一人ということになろう。 ・ 大が松源崇嶽の法を嗣いだ高弟の一人ということになろう。 ・ 大きになるう。

謙・雙塔無明恵性・道場運庵普岩。 立無相□範・虎丘蒺藜正曇・浄慈谷源至道・雪豆大歇仲豆無相□範・虎丘蒺藜正曇・浄慈谷源至道・雪豆大歇仲素蔵無得覚通・天童滅翁文礼・金山掩室善開・瑞岩少室

源崇嶽」の法嗣として、集した『伝燈歴世譜』巻中「松源下世譜」では「杭州霊隠松年(一七二〇)に和泉(大阪府)堺の仏在庵の仲敬慧愼が編とあり、一三人の名を挙げている。同じく江戸中期の享保五

室光睦・四明雪竇無相□範・顕慈諾菴師肇・雙塔無明慧璉・湖州道場北海悟心・杭州浄慈谷源至道・台州瑞巌少台州瑞巌雲巣道巌・鎮江金山掩室善開・温州江心石嶽希

州道場運菴普巌・華蔵無得覚通。明不菴了悟・蘇州虎丘蒺蔾正曇・四明天童滅翁文礼・湖性・陸放翁居士・四明雪竇大歇仲謙・保福晦巌□暉・南

の記述を踏まえて、在俗の陸游(放翁居士)を加えた一七人となっており、中国禅宗燈史や『正誤仏祖正伝宗派図』など

(33) 『松源和尚語録』二巻には残念ながら雲頂山の紫雲□演にの名が記されている。

関わるような記事は載せられていない。

『破菴和尚語録』には雲巣道巌の「後跋」として、

34

倒捋:|虎鬚。其徒持:|此録.|来、因獲:|諦観、敬書:|于後|羅、龍。炟爀光明、照:|耀千古、豈待:|.道巖為、蛇画、足、仏祖命脉、開,|鑿人天眼目。正是謗、他。殊不、知、此老天下衲僧盡道、破菴師伯、撃,|砕破砂盆、所以五処全.|提

具:|頂門眼|者、必不=於;|言語中|尋討:|

和尚語録』に跋文を寄せている。 山福臻禅院の住持として前年に示寂した祖先のために『破菴二一二)元日に道巌は蘇州(平江府)呉県西南四五里の穹窿

と記されている。破庵祖先が示寂してまもない嘉定五年(一

嘉定壬申元日、住..平江福臻, 法姪道巖跋

(35) 『無文印』巻五「序跋」に、 無準師範はかつて台州の瑞巌寺などで雲巣道巌のもとで第一無準師範はかつて台州の瑞巌寺などで雲巣道巌のもとで第一

## 跋...雲窠語録

秦儿出、贰。 秦儿出、贰。。 秦儿出、贰。。

37

『増集続伝燈録』巻一「目録」によれば「育王仏照光禅師

厳のことを指していると見られる。道巖は師範が開堂出世する上で大きな後ろ盾であったものらしく、道巖が示寂した後る上で大きな後ろ盾であったものらしく、道巖が示寂した後に『雲巣和尚語録』といった表題の語録が編集された際、そうした縁故を踏まえて師範は跋文を寄せている。師範が自らを「清凉」と称していることから、道巖が示寂したのは師範を「清凉」と称していることから、道巖が示寂したのは師範を「清凉」と称していることから、道巖が示寂したのは師範を「清凉」と称していることから、道巖が示寂した後に『雲巣和尚語録』を師範のもとによう。『仏鑑禅師語録』巻一「仏鑑禅師初住慶元府清凉禅寺よう。『仏鑑禅師語録』巻一「仏鑑禅師初住慶元府清凉禅寺よう。『仏鑑禅師語録』巻一「仏鑑禅師初住慶元府清凉禅寺よう。『仏鑑禅師語録』という出言をが明が示された『雲巣和尚語録』を師範のもとにという二首座が刊行された『雲巣和尚語録』を師範のもとに届けに来たのに対する感謝の上堂である。

巖には法嗣として鎮江府丹徒県の金山龍游禅寺や蘇州呉県のげており、さらに『仏祖正伝宗派図』などを踏まえると、道「蘇州万寿訥堂辯禅師」と「蘇州虎丘清渓義禅師」の章を挙

36

『増集続伝燈録』巻四には「瑞巌雲巣巌禅師法嗣」として

揮毫した「布袋和尚図」の賛が日本国内に伝存している。訥堂浄辯墨蹟〈布袋図賛〉」が収められており、浄辯が賛をれる。田山方南編『禅林墨蹟拾遺』には伸美堂所蔵「六七、県の虎丘山雲巌禅寺に住持した清渓□義が存したことが知ら万寿報恩光孝禅寺に住持した訥堂浄辯(慈庵主)と、蘇州呉

中二の項には、第九巻「高僧〈宋〉」の「大号"鏡題は『重修虎邱山志』)第九巻「高僧〈宋〉」の「大号"鏡が知られる。『中国名山勝蹟志叢刊』第四巻『虎邱山志』(内るから、鏡中大が蘇州呉県の虎丘山雲巌禅寺に住持したこと法嗣」の一人として「虎丘鏡中大禅師」の名が載せられてい

生、青風月月子、云至。 相君提」我上..天梯、上得..千層..総是迷、争似..虎邱安穩大、号..鏡中。丞相史彌遠、請主..万寿寺。作.偈辞曰、

本、清風明月与」心斉。 坐、清風明月与」心斉。 とあり、この記事は『宋詩紀事補遺』巻九六「釈子上」の上が、 保証を作ってこれを辞退し、虎丘山の住持であった鏡三三)より蘇州呉県の万寿報恩光孝禅寺に住持することを請った。 大きれる。また『物初賸語』巻二三「芝巌禅師塔銘」によった。 大きれる。また『物初賸語』巻二三「芝巌禅師塔銘」によった。 大きれる。また『物初賸語』巻二三「芝巌禅師塔銘」によった。 大きれる。また『物初賸語』巻二三「芝巌禅師塔銘」によった。 大きれる。また『物初賸語』巻二三「芝巌禅師塔銘」によった。 大きれる。また『物初賸語』巻二三「芝巌禅師塔銘」によった。 大きれる。また『物初賸語』巻二三「芝巌禅師塔銘」によった。 大きれば、大慧派の芝巌慧洪(恵洪、一一九二十二二五四)が杭れば、大慧派の芝巌慧洪(恵洪、一一九二十二二五四)が杭れば、大慧派のできる。

一級に関する何らかの記事が収められていたことであろう。録序」が収められており、滅翁文礼には『天目礼禅師語録』ながら現今に伝えられていない。文礼の語録にもおそらく普ながら現今に伝えられていない。文礼の語録にもおそらく普ながら現今に伝えられていない。文礼の語録にもおそらく普ながら現今に伝えられていない。文礼の語録にもおそらく普ながら現今である。

39) 『松源和尚語録』巻下「賛仏祖」には崇嶽が詠じた頂相の自賛として「能仁光睦長老画」師頂相、請」賛」「雲居善開長老請」賛」「道巖首座請」賛」「前警首座請」賛」「小の名が「希璉書記請」賛」「大成蔵主請」賛」「文蔚侍者請」賛」「恵文伯居士請賛」という九首が収められ、また与えた人物の名が記されない六首の自賛が残されている。崇嶽に自賛を請うたのはそれぞれ少室光睦・掩室善開・雲巣道巌・諾庵師肇・師警・石巌希璉・大成・嘯巌文蔚および恵文伯居士であって、そこには普巖に与えた自賛は含まれていない。師警と大成については事跡が定かでないが、文蔚は崇嶽の後席を継いで霊隠寺に住持した楊岐派の息庵達観の法を嗣いだ禅者であり、後に越州(紹興府)山陰県の天衣山法華禅院の住持として後に越州(紹興府)山陰県の天衣山法華禅院の住持として「如浄和尚語録』に序文を寄せている。

41

知られる。

(40) ちなみに『運庵和尚語録』「偈頌」に、

況、此君未'''必在''其中'。 疎疎緑葉起:|清風、屈」指巡」簷数不」窮、幽致果然難:|比

という偈頌が存しているが、これは普巖が戢庵居士の創建し

や破庵祖先の寿像頂相に対し、祖先より賛を得ていることが派の湖隠道済(済顛、方円叟、一一三七―一二〇九)の頂相派の湖隠道済(済顛、大円叟、一一三七―一二〇九)の頂相という長編の法語が収められ、「讃偈」にも「戢菴居士が楊岐から、戢庵居士の俗姓が張氏であったこと、戢庵居士が楊岐から、戢庵居士の俗姓が張氏である。この偈頌に呼応するかのごた竹亭に対して詠じた作である。この偈頌に呼応するかのごた竹亭に対して詠じた作である。この偈頌に呼応するかのご

では、その後、ど ・一部である。 ・一部には、 ・一には、 

今仏海留,於双径伝衣菴。其復有,所,待耶

記事が存しているが、普厳のことは何ら記されていない。下に付される「御書伝衣菴記」には、伝衣庵に関する詳細な怪山の伝衣庵に奉安されたものらしい。『石渓和尚語録』巻ある石渓心月(仏海禅師、一一七七?――二五六)によって

○に「天童山息菴禅師塔銘」を残していることから、その活を嗣いだ高弟であり、参学した居簡自身が『北磵文集』巻一(42) 息庵達観は楊岐派の水庵師一(一一○七―一一七六)の法

動のさまが比較的に詳しく知られる。

- (43) 『松源和尚語録』巻下には「臨安府景徳霊隠禅寺語録」に(43) 『松源禅師塔銘』には崇嶽が顕親報慈寺を開山した記事は記「松源禅師塔銘」には崇嶽が顕親報慈寺を開山した記事は記されていない。また顕親報慈寺が何れの地に存した禅寺なのか、開基が誰であったのかも明確でないが、崇嶽は慶元三年(一一九七)六月に霊隠寺に入寺してより六年間にわたって住持を勤めたとされるから、最晩年の嘉泰二年(一二〇二)住持を勤めたとされるから、最晩年の嘉泰二年(一二〇二)住持を勤めたとされるから、最晩年の嘉泰二年(一二〇二)住持を勤めたとされるから、最晩年の嘉泰二年(一二〇二)に顕親報慈寺の開山に迎えられていることになろう。『松源和尚語録』巻下「臨安府景徳霊隠禅寺語録」に(43) 『松源和尚語録』巻下「臨安府景徳霊隠禅寺語録」に
- 辺」滅却」と述べて示寂した因縁をいう。録」の末尾に載る臨済義玄が「誰知吾正法眼蔵、向:|這瞎驢辺減却」の故事とは、『鎮州臨済慧照禅師語録』「行

地内かその周辺地域に存した寺院に限られるであろう。

(4) 宝華山宝林寺(宝華寺)については『同治蘇州府志』巻

九「寺観」の「呉県」に、

数楹、亦頗荒廃矣。

ほとんど見られない。

「民間の記事によって占められており、宋元以前の記事はばとんど見られない。。」

「田仏寺誌叢刊』の第五三巻と第五四巻に『宝華山いる。『中国仏寺誌叢刊』の第五三巻と第五四巻に『宝華山いる。『中国仏寺誌叢刊』の第五三巻と第五四巻に『宝華山いる。『中国仏寺誌叢刊』の第五三巻と第五四巻に『宝華山いる。『中国仏寺誌叢刊』の第五三巻と第五四巻に『宝華山いる。『中国仏寺誌叢刊』の第五三巻と第五四巻に『宝華山にるが収録されており、宋元以前の記事はあた。

46) 金沢市の東香山大乗寺所蔵『大宋名藍図』(『五山十刹図』とも)巻下「諸山額集」の「正門額」には「勅寿岳山普照神とも)巻下「諸山額集」の「正門額」には「勅寿岳山普照禅との。 で記載が存しているから、曹洞宗永平下の が西葉介(義鑑、一二一九―一三〇九)が在宋中に普巖ゆか の潤州(鎮江府)の寿丘山大聖普照寺にも到っているらし いことが知られる。

47 『物初賸語』 庵師肇に関して 巻九「記」の「流遠菴記 〈代||銭辰州||〉| には

宜一附近。於」是、二師之徒、 吾師一庵、克著,緒績、没而未」塔。 毗之 | 不」爐者」 十年、気象如,,全盛時。淳祐癸卯、一菴寂。其徒歛,茶, 菴跨竃也。 乏||緇縄。稍縱」惰者弗」勉、欲||其以」身徇」道、 主,,是山 後四岡之間。師得,松源嶽公末後句、 年,而寂、闍維牙歯数珠不、壊、舍利五色如、菽、塔 禅寺于苕之官宅、首延||京口甘露諾菴禅師||主」之。 レ長鳩」工、臼レ塔臼レ庵臼レ亭、不レ愆;;于素? (後略 庇||其塔||莫」如」亭、守||其塔||莫」如」庵。矧父子一家、塔 余惕思、先君締剏之艱、求」善継者、乃得二一菴、 |也。鍛||錬衲子|、家法森厳、叢林翕然。自」時厥 我先君侍郎、 婁易;,土木、不、嗣、葺而弊;,資糧、不;,撙節 至則弊者新、乏者盈、縦者厳、 請曰、吾祖諾庵、鼻山祖此山、塔而不」亭、 為二先祖太師文恵越国公 □□□□、尽瘁、叶、力、割 旌,其績,莫,如,塔 声価圧,諸方、 惰者勤。 剏 固未、能 不 一 而 諾

48

寺の住持となったものらしく、「流遠菴記」によれば、淳祐 寺山内の一角に建てられた塔頭であろう。また一庵とは師肇 四里の運河の南に存した顕慈永慶禅寺(古くは正勤能仁禅 となった顕慈寺とは常州(江蘇省)武進県 持して三年にして示寂したことが判明する。 の法を嗣いだ一庵□賢(?─一二四三)のことで、後に顕慈 癸卯すなわち淳祐三年(一二四三)に示寂したとされる。 のことであり、流遠庵とは師肇ゆかりの堂庵として顕慈 (常州府城 師肇が開山始祖

にも「宋掩室善開禅師、乃霊隠嶽禅師法嗣、 にも「宋南嶽下二十世沙門掩室開」として「善開、字掩室、 法松源嶽、主,,金山席,」とあり、『続金山志』巻下「禅宗 じ真州儀徴県の長蘆崇福禅院 寺にはかつて南宋初期に曹洞宗の宏智正覚の法を嗣いだ長藩 天寧琳長老下,法嗣書、師上堂」が存するから、真州の天寧 嗣,法松源岳,」と、『金山龍游禅寺志略』巻一「祖堂法系. 道琳(道林とも)が住持したことが知られ、道琳はさらに同 『金山志』巻三「方外」の「宋」には「善開、字掩室、嗣 宋版『宏智禅師語録』巻一「江州能仁禅寺語録」に「真州 (長蘆寺) に遷住している。 南嶽下十九世

49

『渭南文集』 」口不」在」舌頭上。 退川居東菴、俄属 語 | 以験||学者 | 曰、 巻四〇 |微疾\ 「塔銘」の「松源禅師塔銘」によれば、 又貽;;書嗣法香山光睦・雲居善開 有二力量一人為二甚麼一擡」脚不」起、 猶不…少廃,倡,道、 則

して師肇を開山に拝請したことが知られ、

師肇は顕慈寺に住

0)

伝||臨済宗| 」として「密庵破沙盆」の上堂一則を載せるのみ

50

である。

の京口甘露寺に住持していたが、史浩が新たに顕慈寺を創建 した時期と重なっている。当時、松源下の諾庵師肇が鎮江府 禧年間(一二〇五―一二〇七)というから、普巖が開堂出世 ことであり、越王と追封され、文恵とはその諡号である。 越国公とは史浩(直翁、真隠居士、一一〇六―一一九四) という記事が存しており、その活動の一端が知られる。文恵

塔成之四年、香山遣,,其侍者道孚,以,銘属,某。玄関, 仏祖罔,措。跏趺而寂。実嘉泰二年八月四日也。玄関, 仏祖罔,措。跏趺而寂。実嘉泰二年八月四日也。以,,大法。因書,偈曰、来無,所,来、去無,所,去、瞥,,転

の塔銘を撰している。

上堂」が収められており、(51) 『如浄和尚語録』「臨安府浄慈禅寺語録」に「謝」掩室和尚」

人,不,獻,詩、春風吹作,鷓鴣詞。一段威光。所以賓主歷然、江湖有在。還知麼。不,是詩口毘耶城、浄名敗,缺話柄。提,,上古両端公案、発,今朝部,,掩室和尚,上堂。掩,,室摩竭国、老胡豁,,開頂門、杜,

鉄鞭、六年為二不釐務侍者」」とあるから、虎丘派の密庵咸傑に因んで「掩」室摩竭」」の公案を取り上げて上堂している。に因んで「掩」室摩竭」」の公案を取り上げて上堂している。ないが、状況からして鎮江府の金山であったものと見られる。ないが、状況からして鎮江府の金山であったものと見られる。ないが、状況からして鎮江府の金山であったものと見られる。とあって、善開が浄慈寺初住時代の如浄のもとを訪れて道交とあって、善開が浄慈寺初住時代の如浄のもとを訪れて道交とあって、善開が浄慈寺初住時代の如浄のもとを訪れて道交

のもとで鉄鞭允韶が六年間にわたって不釐務侍者を勤めてい

と記されている。これらによれば、

如訥は郷里や俗姓が定か

& 単垣子犬 - こっ、 たことが知られる。また『物初賸語』巻二四「行状」の「西

時主::|雪竇席:|者、仏鑑無準範也。師造:|席下、自陳:|来源祥自孑光]|| 6 | 8

歷。範呵曰、熟歇去。已而令¸充;不釐務侍者。時主;;雪竇席;者、仏鑑無準範也。師造;;席下

坐,盤石、虎伏,其側、経,三宿,無,所,傷。因難,草卓,庵、 『同治湖州府志』巻九一「方外〈釈〉」には「如訥」として、 『同治湖州府志』巻九一「方外〈釈〉」には「如訥」として、 受,訣、止,於道場山。父老曰、此山多,虎。訥策,筠直上、 として、 といった として、 のいった (別) がった (別)

53

千羅漢於中、今号"其処"曰"(伏虎嚴"。 学徒四至。広闡"法化、遂成"叢社。後起"廊廡仏殿、塑学徒四至。広闡"法化、遂成"叢社。後起"廊廡仏殿、塑坐"盤石、虎伏"其側、経"三宿"無",所"傷。因薙"真草"座

二四「方外」の「唐」にも、とあり、光緒七年(一八八一)に刊行された『鳥程県志』券

避」之。彦子澧代」位、殺」人不」可,勝数。訥言始験。避少之。彦子澧代」位、殺」八不」可,勝数。訥言始験。避微受」訣、辞」師出游。師曰、逢」道即止。経」道場山、翠微受」訣、辞」師出游。師曰、逢」道即止。経」道場山、羅漢於中、今号,其処,曰,伏虎嚴。高彦為,郡守、以師,羅漢於中、今号,其処,曰,伏虎嚴。高彦為,郡守、以師,羅漢於中、今号,其処,曰,伏虎嚴。高彦為,郡守、以師,畢之。彦将」死、与之訣別退、而謂,其衆,曰、高公将事之。彦子澧代」位、殺」人不」可,勝数。訥言始験。中和間、自,如訥、目有,重瞳、口能容」拳、手垂過」膝。中和間、自加納、目有,重瞳、口能容」拳、手垂過」膝。中和間、自

これ、限に重瞳があり、口に握り拳を容れることができ、でないが、限に重瞳があり、口に握り拳を容れる。青原下の翠手を垂れれば膝を過ぎるほどであったとされる。青原下の翠手を垂れれば膝を過ぎるほどであったとされる。青原下の翠手を垂れれば膝を過ぎるほどであったとされる。青原下の翠手を垂れれば膝を過ぎるほどであったとされることができ、

遂成,|禅苑。 化二年二月、薙¸草卓,|菴道場山。乗¸虎游行、学徒四至、化二年二月、薙¸草卓,|菴道場山。乗¸虎游行、学徒四至、壬申、如訥禅師住,|道場。如訥、湖州人。得,|法無学。乾

卓庵したとする。法した後、後梁の乾化二年(九一二)二月に湖州の道場山に法した後、後梁の乾化二年(九一二)二月に湖州の道場山にと記されており、如訥が地元の湖州の出身で、翠微無学に得

- (55) 金沢市の東香山大乘寺に所蔵される『大宋名藍図』(『五山が、道場山護聖万寿寺に関する「記」は載せられていない。(54) 実際に虞集の四部叢刊本『道園学古録』五〇巻を閲覧した
- 聖万歳禅寺であったのかは明確でない。 聖万歳禅寺であったのかは明確でない。 とも)巻下「諸山額集」の「正門額」には「道場山 であったのか、護 要であったのか、護 要であったのか、護 要であったのか、護 要であったのか、護 要であったのか、護 を言州〉」という記載が存し、日本から曹洞宗の であったのか、護
- 故尽得,,其妙。是不,,可,無,,賢師友,也。足,為,後学法。略)昔諾庵与,開掩室、結,,件参,,松源。源亦不,倦,,針劉、諾庵元肇禅師、範有,規精,,一於道。因,,雪上堂云、(中(56) 『枯崖漫録』巻下の「諾庵元肇禅師」の項には、

保福晦嵓暉禅師」の項には、した経緯を伝えている。また同じく『枯崖漫録』巻下「西蜀とあり、師肇(元肇)が同門の掩室善開とともに崇嶽に随侍

源・開掩室、同参,,松源、密契,,真要。 西蜀保福晦嵓暉禅師、通泉白氏子。甞与,,肇諾庵・道

と同じく四川出身の蜀僧であったものと見られる。 身であるから、あるいは師肇や至道の二人も晦巌□暉や善開の門に投じて法を嗣いだことを伝えている。善開は成都の出晦巌□暉が諸庵師肇・谷源至道・掩室善開とともに松源崇嶽と記されており、潼州(四川省)通泉の白氏の出身であった

『北磵外集』「偈頌」には諾庵師肇について、

57

諾菴〈肇老〉。

善応」物無」外、全身在||帝郷、不」防||横点頭、平等印||諸

をなしていたのであろう。
をなしていたのであろう。
をなしていたのであろう。
をなしていたのであろう。
をなしていたのであろう。
をなしていたのであろう。
たいう五言四句の偈頌が載せられており、これは北磵居簡がという五言四句の偈頌が載せられており、これは北磵居簡がある。

った南朱末期の臨済禅者――」(『駒澤大学仏教学部研究紀惟衍について――虚堂智愚・西澗子曇および北条時宗と関われたい。また石帆惟衍についてもすでに拙稿「天童山の石帆れたい。また石帆惟衍について(上)」(『曹洞宗研究員研究堂智愚の参学期の動静について(上)」(『曹洞宗研究員研究(8)) 虚堂智愚が普巌に参じた消息については、すでに拙稿「虚

59 第六六号)において論じたので、これを参照されたい。

『禅宗頌古聯珠通集』巻二八「鄂州巌頭全奯禅師」の章に、 嚴頭因僧問、古帆不」掛時如何。 頭因僧問、 古帆掛後如何。 師曰、 師曰、後園驢喫」草。 小魚吞山大魚

められていない。 いるが、残念ながら運庵普巌・虚堂智愚・石帆惟衍の作は収 杲・鼓山竹庵士珪・照堂了一・天目滅翁文礼の頌古を載せて 載せ、「小魚香,,大魚,」については汾陽善昭・径山大慧宗 関しては海印超信・大洪守遂・径山大慧宗杲・鼓山竹庵士 とあって別々の問答となっており、 ・楚安慧方・雪竇聞庵嗣宗・塗毒智策・雪菴従瑾の頌古を 「後園驢喫」草」の古則に

- 60 澤大学仏教学部研究紀要』第六七号)の「示寂と後事」 も参照されたい。 この点については、 天童如浄に参じて孤高な坐禅を貫いた遠鉄橛 拙稿「曹洞宗宏智派の短篷遠について 一の項
- 62 61 とで普嚴の対霊小参を聞いて後、 中心に、日本国の参学僧正見も関わっていたことが知られる。 者名や年月日などは記されていない。ただ、「行状」の記事 行に際して門人によって撰されたものらしいが、具体的な撰 『断橋和尚語録』巻末に所収される「行状」は、語録の刊 『断橋和尚語録』巻末「行状」によれば、妙倫が希夷のも 『断橋和尚語録』の刊行は小師の若斯・若虚を 雪竇山の師範に参学するま

63

旋次,,華蔵、適浄淳菴臥、疾、 冒」雪過…長蘆。 (中略) 久

> 蚊虻螻蟻、 喜或瞋。一日往見,,山堂、閱,,楞伽経、至,或戲笑或怒罵 至11雲居1留2夏、 之巡||礼祖山、値||歳歉、 以相凌駕。還遊||四明、方仏鑑道鳴||乳竇、執||侍左 朝夕決択。 時同堂友虚堂愚·石帆衍、 無」有二言説、而能辨」事処」 (中略) 孜孜忘」倦、 仏鑑遷…育王、師侍行。 或併日不」得」食、 脇不」印」席、 号称:|俊絶。平居毎挙:|古 豁然有」省。 師裕如也。 中心憤悱、

ごし、 聖禅寺語録」を編集しており、宝慶三年(一二二七) に戻って奉化県の雪竇山資聖寺にて無準師範に参じて左右に 礼した後、洪州建昌県の雲居山眞如禅院において夏安居を渦 善浄のもとを訪れ、さらに雪の中を真州儀徴県の長蘆崇福禅 とあり、 院に至っていることが知られる。久しくして諸方の祖山を巡 範に随侍して鄞県の阿育王山広利寺に赴いている 智愚や惟衍と道交を結んでいる。その後、妙倫は明州 侍者として『仏鑑禅師語録』巻一「住慶元府雪竇山資 妙倫が初めに常州無錫県西の華蔵褒忠顕親寺で淳庵

よって刊行された一○冊本と、 されているが、編者については経歴や事跡が定かでない。宝 語を集めている。湖隠□鑑 されており、南宋代から元代における禅僧の弔霊に関する法 永元年(一七〇四)に京都の吉田三郎兵衛・栗山伊右衛門に 五冊本が駒澤大学図書館に所蔵されている 『禅林諸祖弔霊語薮』一〇巻は別に『禅林引導集』とも称 (未詳) という禅者によって編集 京都柳枝軒より後刷りされた

64

円爾将来

出身であったことが知られる。 最佳、其詞曰(下略)」とあり、道全が普巌と同じく四明の 円極彦岑の法を嗣いでいることが判明する。『叢林盛事』巻 して「大同全禅師」の名が存しており、 遠禅師」「高菴悟禅師」「雲居如禅師」「圓極岑禅師」と次第 「金沙灘頭菩薩像」の項に「唯四明道全号;|大同|者、一賛 大同道全が仏眼派

65 と民衆』(内山書店刊)の「布袋信仰」と「済顛信仰」の簡 所を参照 布袋信仰と済顛信仰については、永井政之『中国禅宗教団

像画の真骨頂を示している。

- 66 たのでこれを参照されたい。 「密庵破沙盆」の古則については、すでに註(29)で説明し
- でも『大徳寺の名宝』の「14◎運庵普巖像 として上半身のみを拡大した写真が載せられている。この中 などに載せられている。また古田紹瑾編『頂相 および田山方南編『秘宝大徳寺』(昭和四三年、 や毎日新聞社編『重要文化財10〈絵画Ⅳ〉』(一九七四年刊) 館編『〈開山60年遠諱記念〉大徳寺の名宝』(一九八五年刊 の自賛頂相について解題を載せており 大徳寺所蔵の運庵普巌自賛頂相については、京都国立博物 〔昭和六○年、講談社刊〕には「36運菴普巖〈京都大徳寺〉」 自賛」には普巌 〈禅僧の顔〉』 講談社刊

運庵普巖像 自賛 幅 絹本著色 縦八七・二 横四

一・四 嘉定十一年 (一二一八)

ついで実際に普巌

氏、 師の塔所、

秀吉の手を経て寄贈されたものである 建長寺天源庵に伝わったもので、 えよう。なお本図と虚堂像、

南浦像の三幅はもと大応国

小田原北条

伝神写貌を宗とした南宋肖像画の真骨頂を示すものとい

頂相に対する解説の語句として、 と頂相の形態などについて記しており、

> 紋線の整理された美しさは、伝神写貌を宗とした南宋肖 時代様相をよく表わしている。緻密な面貌描写と細い衣 もわずかに胡粉を散らした地文を描くのみの質素な像で 現存する頂相の中で最も古いものである。法被や袈裟に である。この像は徒弟の智密副寺に与えられたもので、 にある運庵普巖は宝慶二年(一二二六)に示寂した高僧 松源崇岳の法嗣で、その下から虚堂、大応と続く法系ト

とあり、南宋時代に著わされた禅僧の頂相の特徴をよく伝え 宝大徳寺』の「図版解説」でも、 た最も古い画賛として注目している。一方、 線描と鋭く過不足なく引かれた細い衣紋線の優美さは、 も袈裟もわずかに胡粉を散らした地文を施すのみの無地 曲泉の肘かけや沓置き台も黒一色で装飾が少なく、法衣 ては最も古いものの一つである。法被を掛けた背の低い 八)の制作と知れるが、中国の頂相の中でも現存作とし 徒弟の智密副寺に与えられた本像は嘉定十一年(一二一 の質素な像である。しかし慈眼をたたえた面貌の緻密な 田山方南編

と解説されており、普巌の頂相の特徴が細かにまとめられて いる。なお、この普巖の自賛頂相は国の重要文化財に指定さ

れている。

68 聞社刊、平成五年五月)には大徳寺所蔵『大徳寺文書』三二 五号の「千宗易〈利休〉三祖像寄進状案」として 山田宗敏編・伊藤克己補訂 『史料大徳寺の歴史』(毎日新

徳禅寺』以二仏法之紹隆一可」被」奉」祈二宝祚延長天下太 謂此賜過」実、非」所||敢当、奉上経||貴命| 寄+付龍宝山大 太奇太奇。忝賜,諸於利休居士。居士便頂,戴珍宝,拝披 摂政関白大相国、東夷御征伐之時、既欲」為1,烏有。以1 運庵・虚堂・大応三祖像者、廼天源庵常住之宝物也。 権威所」施・道徳所」存・龍天所」護、得」之皈||帝都 至,,尽未来際,可,為,,龍宝山之宝物。仍寄付如,件。 天正十八年龍集庚寅九月吉日、利休居士宗易、 世。 在判 輿

69

先師玉仲和尚真蹟也。遠疎比丘宗通拝証

融谷」「宗通

未来際に大徳寺の宝物となしたというものである。現今に残 八年(一五九〇)九月にそれらを紫野の大徳寺に寄付し、尽 休居士)に賜ったことを伝えている。さらに千宗易は天正 ころを京都に持ち帰り、それら三代の祖師頂相を千宗易 吉が東夷征伐(小田原攻め)のときに危うく烏有に帰すると 条氏の所有となっていたが、摂政関白大相国すなわち豊臣秀 蔵されていたことが知られる。その後、戦国期には小田原北 内の塔頭である天源庵 相は虚堂智愚や南浦紹明の頂相とともに古くは鎌倉建長寺山 という文書が伝えられている。これによれば、運庵普巌の頂 (紹明の廟所)に常住の宝物として所

70

として天正一八年一二月一四日には秀吉の母である大政所 している。宗琇は大徳寺山内に存した金鳳山天瑞禅寺の住持 九世の融谷宗通(一七四七―一八〇五)が朱印を押して証明 したものであり、宗琇の真蹟であることを後に大徳寺第四○ る文書は千宗易の自筆ではなく、大徳寺第一一二世の玉仲宗 の鐘楼落成に際して「鐘楼棟宇之銘」を書している。 (なか、天瑞院、一五一三―一五九二) の発願になる天瑞寺 (休休子、仏機大雄禅師、一五二二―一六〇四)が書き写

おそらく『虚堂和尚語録』巻七「偈頌」に、 夢菴在居士については俗姓や事跡などが定かでないものの、

謝」夢庵居士性宗集。

性本無」宗夢亦非、万機難」透二一真機、 合、笑看春花秋葉飛 有時暗与:|乾

この人は真摯な在俗の徒として普巌が示寂した後は高弟の智 として載る夢庵居士と同一人物を指しているものと推測され 愚と関わりを密にしていたものであろう。また夢庵居士には 庵居士の字か号の類いであったものと見られる 『性宗集』という詩文集も存したことが知られ、性宗とは夢

ちなみに対幅のいま一方の松源崇嶽の頂相賛として、 為人巴鼻、一点渾無。明眼衲僧、失;却鼻孔。鉄餕饀 金剛圈。分明開、口不、在、舌頭邊、 不在。 累及..後代.結..佛祖深

右鷲峯祖師應,|雲居善開長老之請,|作底自賛| 拙孫宗深、 焼香九拜寫」之。

に存したものか否かは定かでない。 ものであるが、その原本の頂相が雪江宗深の頃に実際に日本ものであるが、その原本の頂相が雪江宗深の頃に実際に日本語録』巻下「賛仏祖」に「雲居善開長老請,賛」として載るに付与した自賛頂相の写しということになろう。『松源和尚という賛が付されており、これは崇嶽が晩年に雲居山の善開

- 八)ここにいう「松源下十祖像」とは、松源崇嶽・運庵普巌・ 起堂智愚・南浦紹明・宗峰妙超・関山慧玄・授翁宗弼(神光 庭堂智愚・南浦紹明・宗峰妙超・関山慧玄・授翁宗弼(神光 起堂智愚・南浦紹明・宗峰妙超・関山慧玄・授翁宗弼(神光 とである。また松源崇嶽の肖像は妙心寺所蔵のものより若 ことである。また松源崇嶽の肖像は妙心寺所蔵のものより若 ことである。また松源崇嶽の肖像は妙心寺所蔵のものより若 ことである。また松源崇嶽の肖像は妙心寺所蔵のものより若 を写したものであって、崇嶽が少室光睦に付与した頂相賛の を写したものであって、崇嶽が少室光睦に付与した頂相賛の
- サインが認められ、残りの四幅が雲谷等益(一五九一―『黒田稔『崇福寺蔵「二十八祖像』をめぐって――雲谷等益、明兆から雪舟、文清まで――』(東洋文化研究所『美術研明兆から雪舟、文清まで――』(東洋文化研究所『美術研明兆から雪舟、文清まで――』(東洋文化研究所『美術研明兆から雪舟、文清まで――」(東洋文化研究所『美術研明兆から雪舟、文清まで――」(東洋文化研究所『美術研明兆から雪舟、文清まで――」(東洋文化研究所『美術研明兆から雪舟、文清を

型一派用列祖像二八幅が明兆(一三五二十一四三一)に 大心派僧の寺であるので、一六三〇年前後に雲谷等益が すれかの段階でおそらく大徳寺大慈院に入り、大徳寺は 大応派僧の寺であるので、一六三○年前後に雲谷等益が すれかの段階でおそらく大徳寺大慈院に入り、大徳寺は 大応派僧の寺であるので、一六三○年前後に雲谷等益が での二八幅セットだったろうと考えられる。それがい での二八幅セットでは不足する最後の四人分を新規に 型一派用祖像セットでは不足する最後の四人分を新規に 型に、明兆落款二八幅の内の二四幅および、等益筆四幅 別に、明兆落款二八幅の内の二四幅および、等益等四幅 とで大応派用二八幅セットが再構成されて、大慈院の子 たである碧玉庵に寄進され、この時点で像主の変更が行われる。さらに、一八世紀中頃、土佐光芳(一七○○一 七七二)による等益幅の摸写という事件を経て、この 七ットは一八○七年に崇福寺へ寄進されて、現在にいた

師研究のことだけでなく、列祖像というものの流通や増完成度を示している。とはいえ、このセットは、関係絵守られて、現在まで伝世したのである。本作品は、関係絵には、「明兆筆」という看板から生じる価値の集積体にには、「明兆筆」という看板から生じる価値の集積体には、「明兆筆」という者板から生じる価値の集積体になり得る

っている。

愚・南浦紹明の四代の頂相は雲谷等益が新規に製作した大応と述べている。これによれば、松源崇嶽・運庵普巌・虚堂智

幅といった社会的なありようを考えさせる

寺永明院什具として初祖達磨から二八祖蔵山順空までの

の筆である。

(中略)

はじめ、

おそらく東福

派用の祖像ということになろう。

 $\widehat{73}$ の墨蹟が中国から将来されて円覚寺仏日庵に所蔵されてい 四月に僧法清によって作成されており、

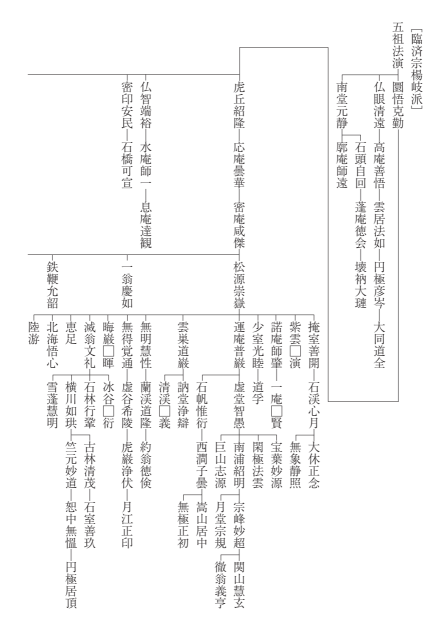
> たことになる。江戸初期の江月宗玩が記した 残念ながら普巌の墨蹟ないしそれに類するような記事は 『墨蹟之写』に

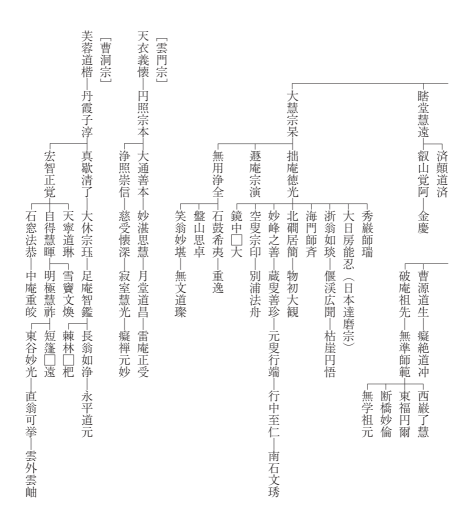
『仏日庵公物目録』一巻は南北朝時代の貞治二年 その当時には普 何も収められていない。 は

に便宜をいただいた福岡市博多の石城山妙楽寺の渡辺桂堂師に対しても、 東京都渋谷区広尾の瑞泉山香林院の金嶽宗信師、貴重な情報を寄せていただいた愛知県一宮市笹野の万松山妙光寺の桐山大幹師、 こに記して御礼申し上げる次第である。併せて関連史料の閲覧をさせていただいた京都市東山区の建仁寺塔頭両足院の伊藤東文師と、 は古活字版の『運庵和尚語録』を、駒澤大学図書館様からは流布本『運菴和尚語録』を、それぞれ閲覧ないし複写をさせて戴いた。こ に名古屋市東区徳川町の蓬左文庫様からは所蔵史料の宋版(朝鮮刊本とも)の『運庵和尚語録』を、鎌倉市山ノ内の松ヶ岡文庫様から 京都花園の正法山妙心寺様からは雪江宗深禅師拝賛の「運庵普巌禅師頂相」を、それぞれ写真掲載する許可を頂くことができた。さら 常在院様からは所蔵史料の「運庵普巌禅師頂相」を、 本稿を作製するに当たり、京都市紫野の龍宝山大徳寺様からは所蔵史料の自賛「運菴普巌禅師頂相」を、京都市の東山建仁寺塔頭の 福岡市博多の横嶽山崇福寺様からは所蔵史料の伝明兆筆「運庵普巌禅師頂相」を、 感謝申し上げるものである。 仲介

大の御迷惑を御掛けした。ここに記して御詫び申し上げる次第である。

また依頼を受けた臨済宗妙心寺派宗務本所の教化センター様や、仲介に立たれた花園大学の野口善敬先生には、分量や期日の面で多





、左記は南宋代中期に江南禅林で活躍した臨済宗松源派の運庵普巌(少瞻、一一五二?——二二二、または一一五六—一二二六)の

古刊本『運権和尚語録』一巻一冊を翻刻し、さらに書き下しを付したものである。

、底本にしたのは名古屋市東区徳川町の蓬左文庫(徳川美術館と並立)に所蔵される宋版(一に朝鮮刊本)の

、翻刻に際しては概ね底本通りの活字としたが、必要に応じて正字体に改めた場合が存する。

、底本は半丁が縦一八字、横一〇行の一八〇字で刻まれているが、紙面の都合上、

翻刻ではこれに従わない。

の『運庵和尚語録』一巻を対校している。

『運庵和尚語録』一

であり、これに南北朝期に刊行された駒澤大学図書館に所蔵される五山版(覆宋版)

、句読点は何も付されていないが、駒澤大学図書館に所蔵される流布本『運菴和尚語録』に返り点や句読点が付されていることから、

これを参考にして句読点を付し、また書き下し文を作成しておくものである。

拙稿「運庵普巌と『運庵和尚語録』」の考察を行なった際の方便として、各上堂の上段に番号を付しておきたい。

人名や地名・寺名・事項などが並列している場合、便宜上、書き下しには分かり易くするため・を使用した箇所が存する。

運庵和尚語録

運庵和尚語録

全

全

鎮江 師開禧二年三月初八日、 |府大聖普照禪寺運庵 平江府寶華山受請入寺。 和尚語録 侍者元靖 編

門。 豁開 戸 牖、 直出直入。 鮎魚上竹竿、 俊鶻越不及。

愁。不是冤家不聚頭

泗洲殿。

出現楊州、

坐断壽丘。

脚跟不點地、

贏得一

身

日面 **月面、** 霹靂閃電、 直下來也、 急著眼看

馬頭回、 牛頭没、一字入公門、九牛車不出

拈衣。 箇樣皮毛、 可貴可賤 千化萬變、 黄梅鷲嶺、 謾自流傳。 後

法座。 坐而不住、 住而不坐。 滴水生氷、 因風吹火。

拈出、 好箇古佛樣子、 筵龍象衆、當觀第一義。 陞座拈香。 用酬法乳之恩。遂就座。 愁腸說向誰。 供養前住臨安府景德靈隱禪寺松源老師大和尚、 祝聖畢、 冶父山前曾落節、 莫有知時別冝底麼。 倒握吹毛、 次拈香云、 師云、 甘露諾庵肇和尚 鼓聲未動 千鈞之重一毫釐。 此香堪笑又堪悲。 僧問、 横擔主丈、 此座未陞、 白槌云、法 剛把

縦横虎穴魔宮,

直下殺佛殺祖

正與麼時如

師 す。 鎮江府大聖普照禅寺の運庵和尚語録。 開禧二年三月初八日、 平江府の宝華山にて請を受けて入寺 侍者元靖、

1

三門。 俊 鶻は趁い及ず。 戸牗を豁開して、 直に出で直に入る。鮎魚は竹竿に上り、

泗洲殿。楊州に出現し、寿丘を坐断す。 方丈。日面 贏ち得たり、 ・月面、霹靂閃電す、直下に来たるや、 一身の愁うるを。 是れ寃家にあらずば頭を聚めじ。 脚跟、 地に点ぜず、

も車き出だせず。 帖を拈ず。馬頭回り、 けて看よ。 牛頭没す。一字、公門に入らば、九 牛

衣を拈ず。箇様の皮毛、 千化万変す、黄梅 ٠ 鷲嶺、 謾りに自ら

流伝す。後代の児孫、 貴ぶべく賎しむべし。

りて火を吹く。 法座。坐して住せず、 住して坐せず。滴水は氷を生じ、

龍象衆、 こと一毫釐。情を尽くして拈出し、 遂に座に就く。甘露の諾庵肇和尚、白槌して云く、「法筵の遂に座に就く。 だぁ だっかじょう 住せる 松 源老師大和尚に供養し、 把りて誰にか説向かん。冶父山前にて曾て落節す、千鈞の重き 陸座して拈香す。祝聖し畢わり、次に香を拈じて云く、「此の 笑うに堪えたり、又た悲しむに堪えたり。 剛いて 愁 腸を 当に第一義を観ずべし」と。師云く、 用て法乳の恩に酬ゆ」と。 前に臨安府景徳霊隠禅寺に 一鼓声未だ動

師云、 事未去、馬事到來。 師云、 此去西天十萬程。進云、 南岳譲和尚。 進云、 叉手當胷。 崖崩石裂。 師唱誰家曲、 進云、莫是松源的子東山正傳感。 僧禮拜。 進云、學人不會。 師云、今日失利 今日小出大遇去也。 向上還有事也 宗風嗣阿誰 師云、 師云、 洒馬 師云、 師云、

「今日、失利せり」と。

代祖師、 別有來端、 出世間 衝開碧落、萬象平沈、喝散白雲、古今獨露。 只貶得眼、 不在躊躇、 承誰恩力。 妙轉綿綿 還委悉麼。 撒火飛星、擡眸萬里。鞠其趣向、 到者裏、 甚生標格。 推不進前、 萬方有慶歸明主、 直得、 拽不退後。世 三世諸佛 又見

近前執山手云、 閩王請羅山陞堂。山歛衣顧視大衆、 靈山一會、 何異今日。 山芸、 便下座。 將謂 你是 王

> 叉手当胸す」と。進んで云く、「学人、会せず」と。 進んで云く、「向上、還た事有りや」と。師云く、「一東二冬、進んで云く、「向上、還た事有りや」と。師云く、「一東二冬」 と莫きや」と。師云く、「此れより去ること西天十万程」と。 来す」と。進んで云く、「是れ松源の的子・東山の正伝なるこ は阿誰にか嗣ぐ」と。師云く、「驢事未だ去らざるに、馬事到」 家を破る」と。進んで云く、「師は誰が家の曲をか唱え、宗風 進んで云く、「今日、小出大遇し去れり」と。師云く、「勾賊、 殺す。正与麼の時、如何ん」と。師云く、「崖崩れ石裂く」と。 虎穴・魔宮に縦横し、倒に吹毛を握りて、直下に仏を殺し祖を を別つ底有ること莫きや」と。僧問う、「横に主 丈を担いて、 ぜず、此の座未だ陞らざるに、好箇の古仏の様子、時を知り宜 「江西の馬大師、南岳の譲 和 尚」と。僧、礼拝す。師云く、いうば、 ぱだい 一気がく じょうおしょう

誰が恩力をか承く。還た委悉すや。万方に慶有りて明主に帰す。 推せども前に進まず、 世の諸仏・六代の祖師、只だ眼を貶得するも、 端有り、 を飛ばし、眸を擡ぐること万里。其の趣向を鞠するに、別に来 古今独露す。全く意気を彰わして、躊躇に在らず、火を撒し星 乃ち云く、「碧落を衝開して、万象平沈し、白雲を喝散して、 妙転綿綿として、甚生の標格なり。直に得たり、三 黄河の一度び清むことを」と。 拽けども後に退かざることを。世出世間 者裏に到って、

衆を顧視し、便ち下座す。王、近前して山の手を執りて云く、 羅山を請して陞堂せしむ。 Щ 衣を斂めて大

須是邠州銕。 箇俗漢。 雖然坐致太平、 師拈云、 白槌云、 龍驤虎驟、 諦觀法王法、 要且未能剿絶。 玉轉珠回、 法王法如是。 擊拂子。 裂破古今、

2當晚小參。 法眼。 天榜樣。 住青霄外。千手大悲提不起、爍迦羅眼莫能窺。 機示一境、 有時拈一莖草、 離四句絶百非、 與麼告報、 納僧家、 崖崩石裂、百川倒流、 作丈六金身、 如龍似虎、 還有人檢點麼。 清寥寥白滴滴、 飄風驟雲、 有時吹一 卓拄杖云、 為佛祖梯航、 直透萬重關 布毛、 阿誰奈何得 至於提 駟不及 作人 傳正 不

盡謂琅琊被法華干戈、 琅琊和尚問法華和尚、 爭知法華被琅琊勘破。 近離甚處公案。 師拈云、

3謝兩序上堂。 耳。 叢林烜赫、 見利而忘義、 風雲合迹、 慧命流輝、 故君子之道鮮矣 龍虎交馳、 壽丘面皮厚多少、 進一 退、 惟許通方 各適其

作者知

2当晩小参。「衲僧家は龍の如く虎に似たり、飄風・驟雲、 よ聚せ、玉は転じ珠は回る、古今を裂破し、白珪に玷無し。坐は、 你 は是れ箇の俗漢と」と。師拈じて云く、「龍は驤り虎らく、你 は是れ箇の俗漢と」と。師拈じて云く、「龍は驤り虎 れ、 と作し、 て云く、「駟も舌に及ばず」と。 作る。与麼の告報、還た人の検点する有りや」と。拄杖を卓 石裂け、 も能く窺うこと莫し。一機を提げ一境を示すに至りて、崖崩れ り、青 霄 の外に住せず。千手大悲も提げ起こせず、爍 迦羅眼り、青 雪の外に住せず。 サヒニンタピ。 か你を奈何にし得ん。有る時は一茎草を拈じて、丈六の金身か你を奈何にし得ん。有る時は一茎草を拈じて、丈六の金身 べし」と。白槌して云く、「諦観法王法、 ず」と。 ながらに太平を致すと雖然も、要且つ未だ剿絶すること能わ 「霊山の一会、 百非を絶し、清寥寥、白滴滴にして、直に万重の関を透いのは、 払子を撃ちて「刀を打つには須是らく邠州 の鉄なる 百川は倒に流れて、仏祖の梯航と為り、人天の榜様と 有る時は一布毛を吹いて、正法眼を伝う。 何ぞ今日に異ならん」と。 法王法如是」と。 山云く、「将に謂 四句を離

3 丘が面皮、 各おの其の宜しきに適う。 両序を謝する上堂。風雲合通し、 義を忘る、 らるることを。雖然ども、豈に道うことを見ずや、 は法華の干戈を被る』と。争でか知らん、 や」という公案を挙す。 復た琅琊和尚、法華和尚に問う、「近ごろ甚れの処を離れし 故に君子の道は鮮なし』と」と。 厚きこと多少ぞ。惟だ許す、通方、作者の知ること 師、 叢林は烜赫し、 拈じて云く、「尽く謂えり、 龍虎交ごも馳す、 法華は琅琊に勘破せ 慧命は流輝す。 一利を見て 『琅琊 退

鼻孔。大聖國師、聞得出來、道箇希有。何故。過去燈4上堂。入院數日來、人事閙閧閧、兩脚走如烟、眼不見

本光瑞如此。

万聲流向西。 南天台、北五臺。目前包裹、滿面塵埃、禹力不到處、南天台、北五臺。目前包裹、滿面塵埃、禹力不到處、

保老兄未徹在。師云、同坑無異土、决定有疎親。 6上堂。擧靈雲見桃花悟道頌、玄沙云、諦當甚諦當、敢

**7**松源先師忌日拈香。近之不遜、遠之則怨。無義無情、

舌拄上齶。壽丘與麼道、也是與賊過梯。 薩、今各入圓明、風火交煎。未來修學人、當依如是住**8**上堂。過去諸如來、斯門已成就、一槌擊碎。見在諸菩

三十年、道義同一日。鐵壁銀山、十分狼藉。直得、同 9琅琊蒙谷和尚至上堂。故人方外來、相見便相悉。倒指

便ち相い悉す。指を倒すれば三十年、

道義、

一日に同じ。鉄壁

箇の希有を道う。何が故ぞ。過去の燈 明 仏、本光瑞は此くのの如く、眼は鼻孔を見ず。 大 聖 国師、聞き得て出で来たりて、の如く、眼は鼻孔を見ず。 大 聖 国師、聞き得て出で来たりて、4 上堂。入院より数日来、人事は閙関関たり。両脚は走ること烟を。

に包裹す、満面の塵埃、禹力も到らざる処、河声流れて西に向難は富めり。出で去り帰り来たる、南は天台、北は五臺。目前難は富めり。出で去り帰り来たり出で去る、迦葉は貧しく、阿またり

かう。

如し。

というを挙す。師云く、「同坑に異土無し、决定して疎親有とは甚だ諦当なるも、敢て保す、老兄は未だ徹せざることを」とは甚だ諦当なるも、敢て保す、老兄は未だ徹せざることを」

一度、深寃を雪ぐ。畢竟して人無し、是れ的伝なり。るも則ち怨となる。義無く情無し、貴ぶべく賎しむべし。一年れい源先師忌日の拈香。之れに近けば不遜なり、之れに遠ざかしようだ。

9 琅琊の蒙谷和尚至る上堂。故人、方外より来たる、相い見えてす。「見在の諸菩薩、今、各おの円明に入る」と、風火にて交す。「見在の諸菩薩、今、各おの円明に入る」と、風火にて交す。「見在の諸菩薩、今、各おの円明に入る」と、風火にて交話は上の鬱を挂う。寿丘、与麼に道うも、也た是れ賊の与めに様を過ごす。

122

聲相應、同氣相求。西河師子在汾州。

10上堂。舉、曹山因僧問、清稅孤貧、乞師賑濟。山召云、 稅闍梨。僧應諾。山云、清源白家三盞酒、喫了猶道未 沾唇。擧、曹山因僧問、清稅孤貧、乞師賑濟。山召云、

普照語終。

1拈帖。令不虚行、箭不虚發、倘或躊躇、二九十八。 眞州報恩光孝禪寺語。 侍者智能編。

2 歳旦上堂。擧、僧問鏡清、新年頭還有佛法也無。清云、 有。 年頭還有佛法也無。 有與無、 日日是好日、爲什麼卻無。教云、張公喫酒李公醉。 新年頭還有佛法也無。教云、無。 咸新。僧云、 老老大大、龍頭蛇尾。 僧云、如何是新年頭佛法。 非意氣、 謝師答話。清云、 明教鏡清、 拈拄杖便打。 教云、 二俱失利。 鏡清失利。又僧問明教、 清云、元正啓祚、 今日失利。師拈云、 僧云、年年是好年、 何故。 有問報恩、 摠不可作野狐 萬物 僧

精見解

10上堂。挙す、曹山、因みに僧問う、「清税孤貧なり、乞う師」ことを。西河の師子、汾州に在り。ことを。西河の師子、汾州に在り。ままま、同気相い求銀山、十分の狼藉。直に得たり、同声相い応じ、同気相い求業を表

正堂。挙す、曹山、國みに僧問う、「清税孤貧なり、乞う師、正堂。挙す、曹山、國みに僧問う、「清税孤貧なり、乞う師、皇忠の酒、喫し了わりて猶お道う、まだ唇を治わさずと」と。師云く、「毒にて毒を攻め、楔形です。山云く、「清源白家、三盞の酒、喫し了わりて猶お道う、まだ唇を治わさずと」と。師云く、「積むまり、とう師、正常。挙す、曹山、因みに僧問う、「清税孤貧なり、乞う師、正常。挙す、曹山、因みに僧問う、「清税孤貧なり、乞う師、正常、

普照の語、終わる。

1 帖を拈ず。令は虚しくは行われず、箭は虚しくは発せず。倘或1 帖を拈ず。令は虚しくは行われず、箭は虚しくは発せず。倘或真州報恩光孝禅寺語。 侍者智能 編す。

2歳旦上堂。挙す、僧、鏡清に問う、「新年頭、還た仏法有りや」と問うこと。 請云く、「有り」と。僧云く、「如何なるか是れ新年頭の仏と。清云く、「有り」と。僧云く、「如何なるか是れ新年頭の仏と。清云く、「有り」と。僧云く、「鏡清失利す」と。又た僧、明教。に問う、「新年頭、還た仏法有りや」と。教云く、「無し」と。僧云く、「年年是れ好年、日日是れ好日なり、什麼と為てと。僧云く、「老老大大、龍頭蛇尾」と。教云く、「今日、失利す」と。師、拈じて云く、「有と無と、意気に非ず、明教・鏡清、と。師、拈じて云く、「有と無と、意気に非ず、明教・鏡清、と。師、拈じて云く、「有と無と、意気に非ず、明教・鏡清、と。師、拈じて云く、「有と無と、意気に非ず、明教・鏡清、日りや」と。神話は、『新年頭、還た仏法有りや』と問うここり俱に失利す。報恩に『新年頭、還た仏法有りや』と問うこと。

是泥水。

4冬至上堂。卓拄杖云、一陽生也、 上迸出長長筍。靠拄杖云、即日伏惟、 履茲長至、 樹頭驚起雙雙魚、 兩序高人、 現前 石

倍膺戩穀。 喝一喝。

**5**上堂。 了了。因甚西天老凍膿、 季春漸暄、 且道、 鳥啼花笑。 總被聲色轉却、 利害在什麼處。 恒河沙數見聞覺知、 金屑雖貴、 致令後代児孫 悉皆 落

6上堂。一葉落天下秋、一塵起大地收。 臨濟掌黄檗、 南

泉喚趙州。 開口不在舌頭上、 夜濤催發海南舟。

> 見解を作すべからず」と。 と有らば、拄杖を拈じて便ち打たん。 何が故ぞ。 総て野狐精

3上堂。黄檗、衆に示して云く、「汝等諸人、尽く是れ噇酒糟 剣閣は崔嵬たり、風露は高寒たり、且つ人世に非ず。是なるこけなく。これに、きょる も将ち来たらざるも、黄檗は通身是れ泥水なり」と。 とは則ち是なるも、天上人間、知ること幾幾ぞ。者の僧、一 漢なり」という公案を挙す。師拈じて云く、「洞門に鑰無し、 問

4冬至上堂。拄杖を卓して云く、「一陽生ぜり、樹頭驚き起こす 履みて、倍ます戩穀を膺く」と。喝一喝す。「俗気未だ除か 双双の魚、石上进き出だす長長たる筍」と。拄杖に靠れて云く 「即日伏して惟れば、両序の高人、現前の清衆、茲の長至を

5上堂。季春漸く 暄かにして、鳥啼き花笑む。恒河沙数の見聞 は貴しと雖も、眼に落つれば翳を成す。 らしむるを致す。且らく道え、利害、 色に転却せられ、後代の児孫をして一箇箇に脚を擡げ起こさざ 覚知、悉く皆な了了たり。甚に因りてか西天の老凍膿、 什麼の処にか在る。金屑 総て声

**6**上堂。 黄檗を掌ち、南泉は趙州を喚ぶ。口を開くことは舌頭上 在らず、夜濤は海南の舟を発することを催す。 一葉落ちて天下秋なり、一塵起ちて大地収まる。

**1** 上堂。 安吉州道場山護聖萬歳禪寺語。 法社自然号令、 龍吟虎嘯、 斗轉星移、 斯文可以日新。 刻除上古風規、 侍者惟 一舉當 衍 頭 開闢今時 如何

妙舞不須誇拍變、

三臺須是大家催

べし。

**2** 上堂。 婆云、 便閉却門。師拈云、家常添鉢、 婆婆匚而不弔。 太無厭生。 臨濟入京教化、 濟云、飯也未得、 至一家門首云、 臨濟平地活埋、 何言大無厭生。 家常添鉢。

3 上堂。 擬議棒出。 下面著一緉草鞋、 師拈云、 石霜慈明、 巧笑倩兮、 或時方丈内以水一盆、 以拄杖横按膝上。 美目盻兮、 僧入門便指 素以爲絢兮。 上劄  $\Box$ 

顯慈諾庵和尚至上堂。 先師之道轉鈴竮 辯似河傾。 無心相撞著、 顯慈鼻祖、 分外得人憎。 諾庵法兄、 彼此不堪爲種草 機如電掣、

す」と。

**5**上堂。 幾乎性命不存。 山 僧昨夜三更、 頼得曉鐘 夢中被一 動、 陣黒風吹、 驚覺起來。 開眼合眼、 堕羅刹鬼國

を得て、

鷲覚し起き来たる。

開眼と合眼と、千頭百緒、

鐘の一動すること

**1** 上堂。 ん。妙舞は拍変に誇るを須いず、三臺は須是らく大家の催す。をきょうはくべ て日に新たなるべし。一たび挙せば、当頭、 安吉州道場山護聖万歳禅寺語。 龍は吟じ虎は 嘯き、斗は転じ星は移る、上古の風規を 侍者惟衍、 如何んが敲 唱 編す。 斯の文、以

2上堂。挙す、臨済、京に入りて教化し、一家の門首に至りて云 に活埋す。太無厭生、婆婆は死して弔わず」と。 閉却す。 云く、「飯も未だ得ず、何ぞ大無厭生と言う」と。婆便ち門を く、「家ごとに常に鉢を添う」と。婆云く、「太無厭生」と。済ない気になった。 師拈じて云く、一家ごとに常に鉢を添う、 臨済は平地

3上堂。挙す、石霜の慈明、或る時、方丈の内に水一盆を以 師拈じて云く、「巧笑は情しく、美目は盻み、素以て絢を為 横に膝上に按ず。僧、 上に一口の剣を割し、下面に一輛の草鞋を著け、 門に入れば便ち指し、擬議すれば棒出す。 拄杖を以て

**5**上堂。山僧、昨夜三更、夢中に一陣の黒風に吹かれ、 4顕慈の諾庵和尚至る上堂。 如く、 しみを得たり。彼此、種草と為るに堪えず、先師の道は転た鈴 辯は河傾に似たり。無心に相い撞著し、分外に人の憎 幾乎んど性命存せず。頼いに暁 顕慈の鼻祖、諾庵法兄、 機は電掣の 羅刹鬼国

總少他一分不得。 千頭百緒、 带累胡達摩釋迦文、 何故。 人義盡從貧處断 袓 閣漆桶。 堂中上座、 世情編向有

6松源先師塔頭拈香。 牛妳、 父非子、挾路相逢。 密室不通風。 身前身後不了、深瘞白雲之中。 断楊岐正脉、 澗藻溪蘋相鈍置、 壊臨際鋼宗、 謝郎錯認釣魚翁 赤 主 淦

好與三十棒。 資福示衆云、隔江見資福刹竿便回、 勾賊破家 何况過江來。 時有僧纔出。 福云、 不堪共 脚跟 下

8 靈隱石皷和尚至請上堂。師引座云、宗門中有一千七百

則公案、號曰古今、又爲長物。

拈起則汚人唇齒、 籬坍壁倒、塞壑填溝、

且撥

置一

邊。納僧家各有一則公案、

問祖不會、

問向來大白無用

道場也不會。

幸遇石

抽釘抜楔。使小姪擧

坡不走、快便難逢。下座。 衆得箇安樂、也不定。

同伸攀請、

願垂開示。

鼓法叔光訪山間、必爲解粘去縛、 叔祖不會、問靈隱松源先師不會、 直是扶持不起。問佛不會、

所謂、一東二冬、叉手當胷、

達摩・釈迦文を帯累して、漆桶に祖閣す。だるましてがた は編く有銭の家に向かう。 の一分を少き得ず。何が故ぞ。人義は尽く貧処より断じ、 堂中の上座、

6松源先師の塔頭にて拈香す。楊岐の正脉を断じ、 翁。 に了ぜず、深く白雲の中に瘞む。父に非ず子に非ず、 宗を壊す。赤土、牛妳に塗り、密室、 い逢う。澗藻・渓蘋、 相い鈍置す。謝郎錯りて認む、釣魚の 風を通ぜず。 身前身後 挟路にて の誤る

7上堂。挙す、資福、 や江を過ぎ来たるをや」と。時に僧有りて纔かに出づ。福云く を見て便ち回るも、脚跟下、好し三十棒を与うるに。 何に況ん 「共に語るに堪えず」と。師拈じて云く、「勾賊、家を破る」 衆に示して云く、「江を隔てて資福の刹竿

8 霊隠の石皷和尚至りて請う上堂。師、 せず、 の山間に光訪するに遇う、必ずや為めに粘を解き縛を去り、 先師に問えども会せず、 直是に扶持し起こせず。仏に問えども会せず、祖に問えども会 各おの一則の公案有り、籬は坍れ壁は倒れ、壑を塞ぎ溝に填ち、 拈起すれば則ち人の唇歯を汚す、且らく一辺に撥置す。衲僧家、 中に一千七百則の公案有り、号して古令と曰う、又た長物為り。 向来の大白の無用叔祖に問えども会せず、霊隠の松源には、 かいかい 道場も也た会せず。幸いに石鼓法 引座して云く、「宗門の

作也須裂、馿屎如何比麝香。 倶無伎倆、有夢不同床。寅縁継踵、香火荒涼。肝腸銕 9開山伏虎禪師忌日拈香。老訥今朝死、老岩今日生、二

去、癡人戽夜塘。 從甚處出。卓拄杖。且不從者裏出。良久云、竹杖化龍10元霄上堂。一灯然出百千灯、灯灯無盡。未審、這一灯

冷地裏有箇瞥地、終不孤負老僧。性區窄、直是不容。不免與他本分草料擯向他方世界。11上堂。毀於佛、謗於法、不入衆數、是什麼人。道塲賦

完風、泰首座埋没自己。雙雙綉出鴛鴦、千古扶持不起。12冬夜。擧洞山與泰首座喫菓子公案。師云、老洞山玷辱

13伏虎禪師忌日拈香。四年承乏雲峯寺、暗寫愁腸寄阿誰5月 秀直亙世沒自己,雙繁沿鰲之,行之就屬的四部

請を伸ぶ、願わくは開示を垂れたまえ」と。下座して「同じく攀下りて走らずんば、快便も逢い難し」と。下座して「同じく攀むるも、也た不定なり。所謂る、一東二冬、叉手当胸、坡をむるも、也た不定なり。所謂る、

を抽き楔を抜かん。小姪をして衆を挙げて箇の安楽を得せし

職屎、如何んが麝香に比せん。 9開山伏虎禅師忌日の拈香。老訥は今朝に死し、老岩は今日に生 9開山伏虎禅師忌日の拈香。老訥は今朝に死し、老岩は今日に生

10元 宵上堂。「一灯は百千灯を然出し、灯灯尽くる無し。 楽作 り出でず」と。 良久して云く、「竹杖は龍と化し去り、癡人はり出でず」と。 良久して云く、「竹杖は龍と化し去り、癡人はり出です」と。

亀を傷つけ鼈を恕れむ。

你は死し、我れは活く。

りて一狐疑う。故に我が開山伏虎禅師、

柳を指して楊を罵り、

## **炷香、** 也勝和盲教訴瞎

**14**除夜小參。 告報、且不作佛法商量、又不作世諦流布。只如東村王 與麼與麼、 戴角擎頭。 法出奸生。不與麼不與麼、徐六擔版。 年窮歳盡、 千聖不傳底機、 命若懸絲。 填溝塞壑。 臘盡春回、 衲僧道不得底句、 石人撫掌 如斯

老夜焼錢、

又作麼生。

喝一喝

千古之下遭人檢點。今夜莫有救得德山底麼。 復擧徳山小參不荅話公案。 佛來也打、 祖來也打。 無端向這僧面前納款、 師拈云、 徳山平生據一条白 擲下拄杖。

15松源先師忌日拈香。頸短耳聵、千妖百恠。 續東山正脉。 我也錯商量、 三拜一爐香。 一任傍人説短 如是三十季、

萬歲語終。

1

示守德禪人。

隔想變體殊故、勞我黄面老子、 佛祖之道、 如大日輪昇于虚空、 四十九并東説西説、末無所不燭。只爲情生智

> .除夜小参。「千聖も伝えざる底の機、溝を填め壑を塞ぐ。 て教んに訴瞎するに勝れたり」と。 れ、説くこと莫かれ、「一盌の麁茶、 炷の香、 也た盲に和

且つ仏法の商量と作さず、又た世諦の流布と作さず。只だ東村 法出でて奸生まる。不与麼、不与麼、徐六担版。斯の如き告報 は懸絲の若し。臘尽き春回えり、石人は掌を撫づ。与麼、与麼 も道い得ざる底の句、角を戴き頭を擎ぐ。年窮まり歳尽き、命

得る底有ること莫きや」と。拄杖を擲下す。 古の下に人の検点に遭わしむることを致す。今夜、徳山を救 たるも打つ。端無くも、 復た「徳山の小参に答話せざるの公案」を挙す。師拈じて云く 「徳山は平生、一条の 白 棒に拠りて、仏来たるも打ち、祖来 這の僧の面前に向かって款を納れ、千

の王老、夜に銭を焼くが如きは、又た作麼生」と。喝一喝す。

15松源先師忌日の拈香。頸は短く耳は聵れ、千妖百恠たり。是 三拝一爐の香。 の如く三十年、 東山の正脉を続ぐ。我れ也た錯って商量す、 一に傍人の短長を説くに任す。

終わる。

1 守徳禅人に示す。

只だ情生じて智隔たり、想変じて体殊なるが為めの故に、我が 仏祖の道は、 大日輪の虚空に昇りて、燭さざる所無きが如し。

波激浪 相牽入火阮。若是箇殺:持箇事。不妨透頂透底 咬咬不断、 臨濟正宗、 後拈華微咲。 於佛界魔界刀山火聚、 似與麼提持正令。 朝游羅浮、 依前打入骨董袋裏去。 瞎卻正法眼藏。 若是箇殺佛殺祖底漢、 至於西天此土祖祖聯芳燈燈分燄、 暮歸檀特。 截鐵斬丁。 似與麼操志立身、 也只救得一半。 出没變通、 羅籠 非唯埋没自 可謂 便乃逆風揚塵、 不肯住、 自由 、一盲引衆盲 况 盲 似與麼出 或三咬兩 在 呼喚不回 無非 滅卻 亦乃 提 衝

寿丘の多口を恠しむこと莫かれ、你自ら冷地に相い度れ。 らば、 咲せしむ。西天・此土の祖祖の、 咬・両咬して咬不断ならば、 正 令を提持す。也た只だ一半を救い得るのみ。況んや或し三しますが に似て志を操り身を立て、与麼に似て出家行脚し、与麼に似て 自由自在なり。臨済の正宗を滅却し、正法眼蔵を瞎却す。与麼 頭を回らさず、仏界・魔界・刀山・火聚に於いて、出没変通し 暮に檀特に帰らん。羅籠すれども肯て住まらず、呼喚すれども 牽いて火阬に入ると。若し是れ箇の仏を殺し祖を殺す底の漢な 鉄を截り丁を斬ることを。 至りて、 黄面老子を労わせて、四十九年、 唯だ自己を埋没するのみに非ず、亦た乃ち先宗をも鈍置す 便乃ち逆風に塵を揚げ、衝波・激浪、 謂つべし、一盲、 依前として骨董袋裏に打入し去ら 芳を聯ね燈燈に焔を分つに 東説西説し、 衆盲を引き、 朝に羅浮に游び、 末後に拈華微

擬擡頭早覓他蹤跡不得。蓋命根一 確乎其不可拔 來・淨穢兩境 知趣向。 抱道之士、 喚什麼作直指單傳、 縦是釋迦弥勒、 根器不同、舉措有異、 H 日銷萬兩黃金、 逆順是非 豈止虚而 靈空而妙。 ·塵勞煩惱、 亦難近傍。 亦未爲分外。 喚什麼作生死根塵、 凡出言吐氣、 断、 如青天轟一箇霹靂 至於瞥轉 轉見力量弥著、 到大安樂之場、 喚什麼作涅槃 喚什家 千聖莫 注生死去

2

不龍華會首韋德通。

鈍置先宗。

莫恠壽丘多口

你自冷地相度

て霊、 れて、 出だし気を吐くに、千聖も趣向を知ること莫し。縦い是れ釈 抱道の士、 ・塵労煩悩を瞥転するに至りて、 ・弥勒も、 龍華会首の韋徳通に示す。 空にして妙なるのみならんや。青天に一箇の霹靂轟くが 確乎として其れ抜くべからざることを。豈に止だ虚にし 頭を擡げんと擬すれば、 根器同じからず、挙措するに異なり有り。凡そ言を 亦た近傍し難し。生 死去来・浄 穢両境・ 大安楽の場に到るも、 早や他の蹤跡を覓め得ず。蓋 転た見ん、力量弥いよ著わ 了に餘事無し。 日に万 逆順是

修行、 咽喉、 作麼生說箇應底道理。 水海、 作天堂 晩年之間 中供辨米麥不輟。 寅歳季秋、 他古德漆桶 只道得八成。 向上宗乗、 少分相應。 洞山 乃是不虚出家之志、 那邊猶有餘地。 地 正因操履、 則彼此有光、 佛真法身、 究竟向 來掃洒是刹、 相 如掉棒打月。 稍胷中礙膺之物不除、 **忙挨、** 山芸、 大咲 躍龍 上一段光明、 留心於法門有年、 蓋會首處士韋德通、 便乃生風起草、 堪爲從上爪牙後世龜鑑者也。 首座作麼生。 猶若虚空、 聲、 山去、 豈止敵生死者哉。不見、 若欲易會、 天回 適邊事未寧、 飛騰雲漢、 袖軸炷香、 如驢覷井。 地 爲敵生死照破昬暗超出 應物現形、 轉。 蟾云、 向未開 妄相陞沈不歇 補於常住者多矣。 至不可説 一發打辨精神 正因出 米価湧貴 如 求語警策。 如井覷 蟾云、 是操  $\Box$ 以前 如水中月、 不可 是則是 余丙 書此 捏定 首座 說 方有 正因 而會

涅ね 両

して輟まず。 だ寧からず、 余、丙寅の歳の季秋、 光有らん。 口を開 作麼生」と。 ち是なるも、 山云く、「驢の井を覰るが如し」と。 水中の月の如し、 生死に敵する者のみならんや。見ずや、 説不可説の香水海に至りても、 旧時の窠窟を掘却して、 打つが如し。 沈して歇まず。 相応有らん。 でか生死根塵と作し、 仏の真法身、 一槃般若と作し、 の黄金を銷 声、 漆桶相い挨き、便乃ち風を生じ草を起こすことを。未だい。 かざる以前に向かって、咽喉を捏定せば、 因に操履し、 天回り地転ず。若し是の如く操履せば、方めて少分の 従上の爪牙の、 只だ八成を道い得るのみ」と。 若し易く会せんと欲せば、 稍や胸中礙膺の物をば除かざれば、 蓋し会首の処士韋徳通、 蟾云く、「井の驢を覰るが如し」と。看よ、 米価は湧いて貴けれども、 すも、 猶お虚空の若し、 向上の宗乗に擬せんと要せば、 作麼生か箇の応ずる底の道理を説かん」と。 什 麼を喚んでか直指単伝と作し、 亦た未だ分外と為さず。 来たりて是の刹を掃洒す。適たま辺事未 心を法門に留めて年有り、 什麼を喚んでか天堂・地獄と作さん。 龍門に一躍し、 後世の亀鑑と為すに堪えたる者なり 那辺に猶お餘地有り。 物に応じて形を現ずること、 蟾云く、 正装 蟾首座、 因に出家し、 一発に精神を打辨し、 会中にて米麦を供辨 雲漢に飛騰し、 一是なることは則 山云く、 什な 棒を掉いて月を 洞山に問う、 妄りに相 麼を喚んでか 常住を補う 什麼を喚ん 則ち彼此に 、不可

晩年の

間

向上

段の光明を究竟す、

生死に敵し

賛佛祖。

觀音大士。

草木丘陵、風雷雲氣、 具足妙相尊、 證入三摩地。 萬象

森羅從鼎沸。

2 葦航身險、風急水寒、 達摩大師。 九年面壁、用尽心肝。大唐人不

隻履過西天。單傳直指待驢年。

只見祥麟一角尖、定知罪犯彌天大。 親見馬簸箕、面目甚奇恠、 鼻痛野鴨飛、 漆桶好不快。

3

百丈大師

山月未出、海雲忽飄、 布袋和尚。 瞑目而坐、 歸路迢迢。布袋裏頭

無長物、 許誰胡蝶夢溪橋。

毀不得、賛不得、天台出得箇般僧、一似青天轟霹靂。

5

賛仏祖

観音大士。

象森羅、鼎沸するに従す。 草木丘陵、風雷雲気、妙相尊を具足して、三摩地に証入す。 万

2 達摩大師。

い尽くす。大唐の人は識らず、隻履にて西天を過ぐることを。葦航は身険く、風は急にして水は寒し。九年の面壁、心肝を用でいる。 単伝直指、驢年を待つ。

3 百丈大師。

みることを。

迢たり。布袋裏頭、長物無し。誰にか許す、胡 蝶 の渓橋を夢

山月未だ出でず、海雲忽ち 飄 る。目を瞑じて坐し、

布袋和尚。

5 済顛書記。

毀り得ず、賛し得ず、天台より箇般の僧を出だし得て、一えに

此れを書して昭示すと云う。 虚しくせず。軸を袖にし香を炷き、警策を語らんことを求む。 暗を照破し、三際を超出せんが為めなり。乃ち是れ出家の志を繋

131

煆出水連天碧。 走京城無處覓、 稽首濟顛 業識忙忙、 不識不識 風流則劇。 末後筋斗背飜、

也是普州人送賊

挾路相逢捻鼻頭

1 斷楊岐正脉、 于闐國、 人在大遼東。應縁淡泊 滅臨濟綱宗。 猿啼碧嶂、 無分從容。 月鎖千峯。

謂是運庵

自賛。

真面目 澄潭不許臥蒼龍。

1 自謂五更侵早起、 世尊降生、 手指天、 誰知更有夜行人。條風塊雨今非昔、 一手指地。

堯舜垂衣萬國賔

2 初祖見梁王。

擡頭霹靂不容追、 鵑啼月不如歸。 缺齒胡僧陷銕圍。 六合空空風悄悄,

3 心不是佛、 智不是道

月淡江空泛小舟、 唱歌和月看江流。 更深欹枕夢何處、

> 飜にし、 業識忙忙として、風流なることは則ち劇だし。末後に筋斗背いるととです。

不識、 不識。 水の天に連なりて碧きことを煆き出だす。稽首す済顛。 挟路に相い逢うて鼻頭を捻る。也た是れ普州の人、

賊を送る。

自賛

1楊岐の正脉を断じ、臨済の綱宗を滅す。猿は碧嶂に啼き、 なりと謂わば、 に応じて淡泊にして、従容するに分無し。是れを運庵の は千峯を鎖す。影は于闐国に落ち、人は大遼の東に在り。 澄潭には蒼龍を臥せしむるを許さず。

頌古。

1 世尊降生し、一手は天を指し、一手は地を指す。

人有ることを。條風・塊雨、 自ら謂えり、 五更に早を侵して起くと。誰か知る、更に夜行の 今は昔に非ず。尭舜、衣を垂れ

て万国賓う。

2 合は空空として風は悄悄たり、 頭を擡ぐる霹靂、追う容からず、 初祖、梁王に見ゆ。

杜は間、 缺歯の胡僧、

月に啼きて不如帰。 鉄囲に陥る。

3 月は淡く江は空しくして小舟を泛べ、唱歌、月に和して江流を 心は是れ仏にあらず、 智は是れ道にあらず。

132

兩岸青霜曉未収

狗子無佛性。

銕壁銀山幾萬重、 有無一字若爲通。斬関豈在搴旗手、

枉有虚名落漢中。

5 洗鉢盂話。

洗鉢家家事一同、 新羅不在海門東。 因行掉臂趙州老、

6 百丈野狐。

身在烟蘿第幾重

搽抔抹粉没人猜、 五百生中與麼來。覿體風流有多少。

不知何處可安排

靈底物。州云、今朝風起。 趙州因僧問、百骸俱潰散、 一物鎮長霊、 如何是長

7

百骸一物臭熏天、風起今朝病一般。酷恨双双醫不得、

枕邊空聽鴈聲寒

8 青州布衫。

不知春色在江南。 等閑提起七斤衫、 多少禪和著意參。盡向青州做窠窟

未だ収まらず。

看る。更は深け枕を、欹つ、夢は何れの処ぞ。両岸の青霜、

狗子に仏性無し。

鉄壁銀山、幾くの万重ぞ。無の一字有り、若為んが通ぜん。関 を斬ること豈に搴旗の手に在らんや。枉げて虚名の漢中に落つ

る有り。 洗鉢盂の話。

5

洗鉢は家家にて事一同なり。新羅は海門の東に在らず。

6 百丈野狐。

んで臂を掉う趙州老、身は烟蘿第幾重にか在る。

る。觀体風流にして、多少か有る。知らず、何れの処にか安排 坏を搽り粉を抹りて人の猜う没し。五百生中、与麼にし来たは、 ぬ すべき。

趙州、因みに僧問う、「百骸倶に潰散し、一物、鎮えにじょうしゅう 長霊たり。如何なるか是れ長霊なる底の物」と。州云く、

7

鴈声の寒きことを。 酷 だ恨む、双双の医し得ざることを。枕辺にて空しく聴く、

百骸一物、臭くして天に熏る。風起りて今朝、病い一般なり。

「今朝、風起こる」と。

8 青州の布衫。

州に向って窠窟を做す。知らず、春色は江南に在ることを。 等閑に提起す七斤の衫。多少の禅和、意を著けて参ず。尽く青

9

洗腸換骨老芭蕉、 拄杖拈來價轉高。

翻令平地起波濤。 賣與買人人不買

10 密庵破沙盆

如是如何正法眼、 驀然突出破沙盆。 依稀渭北春天樹、

彷彿江東日暮雲。

頌。 大義渡。

1

孩児不見棄渾身、 可惜婆婆眼不親。 白浪洪波無了日、

至今愁殺渡頭人。

2 大蔵主號鏡中。

孤光不堕有無間、 碧落衝開萬象寒。 撲破果然亡朕跡、

從教大地黒漫漫。

3 菸莬不似舊時斑 爪牙消息露三山、 寄天目禮書記閩回。 勘破曾郎想不難。 一嘯歸來千嶂曉、

4 寄太白幸首座。

糞花堆頭潦倒身、 且無花鳥閙芳春。 口邊白醭心如銕

> 9 芭蕉の拄杖子。

与して人に買わしむに、人は買わず。翻って平地をして波濤を 腸を洗い骨を換う老芭蕉、拄杖拈じ来たりて価い転た高し。売

起こさしむ。

10 密庵の破沙盆。

渭北春天の樹。彷彿たり、江東日暮の雲。 如是、 如何んぞ正法眼。驀然として突出す破沙盆。

依稀たり、

偈頌。

1 大義渡。

ざることを。白浪洪波、了日無し。今に至りて愁殺す、渡頭のざることを。白浪洪波、了日無し。今に至りて愁殺す、渡頭の 孩児見えずして渾身を棄つ。惜しむべし、婆婆、眼の親しからがら

2 大蔵主、鏡中と号す。

ば果然として朕跡亡し。従教い大地の黒漫漫たりとも。 孤光は有無の間に堕せず、碧落 衝 開して万象寒し。撲破すれ

3 とを。一嘯して帰り来たる千嶂の暁。 爪牙の消息、三山に露わる。勘破す、曽郎の想い難からざるこ 天目礼書記の閩より回るに寄す。

白蹼、 糞花堆頭、 太白の幸首座に寄す。 潦倒の身。且つ花鳥の芳春に 間 しき無し。 甘んじて叢林不義の人と作る。

口辺の

心は鉄の如し。

134

甘作叢林不義人。

5 疎疎緑葉是清風、屈指巡簷數不窮。 題戢庵居士竹亭。

幽致果然難比况、

5

戦 庵居士の竹亭に題す。

疎疎たる緑葉、是れ清風。指を屈し簷を巡って数えんとするも

此君未必在其中。

6 送僧見孟侍郎

三秋月冷半山雲、來謁維摩必有因。 特見嶺梅開 一杂、

也應知道不干春。

7

乗禪者歸蜀。

8

玉笛横吹出海門。 笑把虗空一口吞、 髑髏瞥轉振乾坤。 破沙盆有児孫在、

運庵和尚語録終。

散作西川劫外春。

出劔門兮入劔門、

眼空寰宇一閑身。

杖挑一

滴江南水、

送洪維那。

6 も其の中に在らず。 窮まらず。幽致は果然として比 况 し難し、此君、未だ必ずし 僧の孟侍郎に見えるを送る。

ん。特に見る、嶺梅の一朶開くことを。也た応に春に干わらざ三秋、月は冷し、半山の雲。来たりて維摩に謁す、必ず因有ら

剣門を出でて剣門に入る、眼は寰宇を空ず一閑身。杖にて一滴 乗禅者、蜀に帰る。

7

るを知道るべし。

の江南の水を挑げて、散じて西川劫外の春と作す。

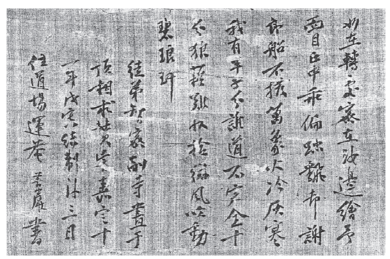
8 洪維那を送る。

笑いて虚空を把って一口に呑む、髑髏瞥転して乾坤に振う。 沙盆に児孫有りて、玉笛横に吹いて海門を出づ。 破は

運庵和尚語録、終わる。



【図 I 】 運庵普嚴自賛頂相(龍宝山大徳寺所蔵)



【図Ⅱ】 運庵普嚴自賛 部分



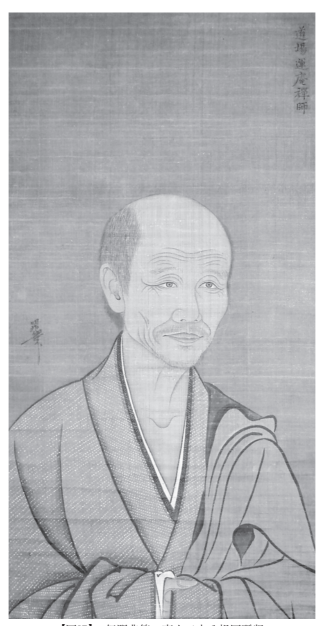
【図Ⅲ】 運庵普巌頂相 部分



【図IV】 雪江宗深筆 運庵普巌頂相賛 (正法山妙心寺所蔵)



【図V】 松源下十祖像 運庵普巌頂相賛 (東山建仁寺常光院所蔵)



【図VI】 伝明兆筆 東土二十八祖図所収 運庵普巌頂相 (横嶽山崇福寺所蔵)



【図VI】 運養普巖肖像 (流布本『運養和尚語録』所収)